Presentacio del llibre

LA INDECIBLE SUERTE DE NACER MUJER, de Luisa Muraro
Traductora: Maria-Milagros Rivera Garretas

Colleccié: “Mujeres” / Céd. MJ62 Narcea Edit. 2013

Amb:

Luisa Muraro

M. Elisa Varela Rodriguez

Elizabeth Uribe Pinillos

Marta Sala Masemont

LLIBRERIA PROLEG el JUEVES 3 DE ABRIL a las 19.00 h

C/ SANT PERE MES ALT, 46. BARCELONA.

Presentaci6 de La indicible suerte de nacer mujer de Luisa Muraro

Hoy presentamos el libro de Luisa Muraro, La indecible suerte de nacer mujer y queria recordar que la idea
nacié en Duoda cuando Luisa aceptd mi invitacion para venir a impartir unas lecciones del Master de Estudios
de la Libertad Femenina. Consideramos que era una forma muy bonita de agradecerle su disponibilidad y
generosidad y, como Milagros se habia cuidado de la traduccién de algunos de los textos que explicé en
aquellas sesiones y que hoy forman parte de este libro, decidimos que continuase la traduccion de los capitulos
restantes y presentar la obra a alguna editorial. La editorial escogida por Milagros fue Narcea, a quien también
deseamos agradecerle —en estos momentos dificiles para la edicién en papel- su decidida apuesta por continuar
la publicacién de textos tan importantes para el pensamiento de mujeres y hombres en este momento de
cambio histdrico.

okt ko ok

Ahora deseo presentaros muy brevemente a las mujeres que estan en esta mesa y que presentaran La indecible
suerte de nacer mujer; y que dispondran de 15 minutos aprox. para comentarnos lo que deseen del libro, asi
esperamos disponer y dejar espacio al coloquio con todas las mujeres y hombres que estamos hoy aqui y
deseen intervenir.

La primera, la autora: Luisa Muraro es fil6sofa, contribuy6 a fundar la Libreria de mujeres de Mildn (1975),
[ciudad en la que vive.] Fundd, con otras, en la Universidad de Verona la Comunidad filoséfica femenina
Diétima (1984) y también el master en Estudios de la Diferencia Sexual de Duoda en la (UB). Autora de gran
prestigio, tiene varios libros traducidos al castellano, como, Guillerma y Maifreda. Historia de una herejia
feminista, traduc, de Blanca Gari, Madrid: Omega, 1997; El orden simbdlico de la madre, Madrid: horas y
HORAS, 1994 (AGOTADO); EI Dios de las mujeres, también con traduc. de Maria-Milagros Rivera
Garretas, Madrid: horas y HORAS en la coleccién “La cosecha de nuestras madres”, 2006. También se han
traducido al castellano un buen nimero de articulos en la revista DUODA. Estudios de la Diferencia Sexual,
que podéis bajar de RACO, el depésito digital de las revistes universitarias, en las bibliotecas de todas las
universidades catalanas, también articulos en el congreso internacional de filésofas organizado en Barcelona
entre otras por la prof. Fina Birulés, y en otras revistas y publicacions diversas.



En esta mesa tenia que estar la traductora del libro: Milagros, pero otros imponderables se lo han impedido,
pero nos seleccionado, para hacernos compafiia, una frase del libro de Luisa para que cada una y cada uno
reflexione sobre ella, y que para ella fue importante al estar tratando un asunto burocratico en la universidad y
es importante en su estar en la universidad y en su hacer de medievalista, frase con la que sin pretenderlo
explicitamente cerraré mi intervencién' y que ya habréis leido porque Gloria, des de Duoda y Niiria, des de
Proleg la han incluido en la difusién de este acto

Proleg, 3 de abril,19h. 2104

Texto M. Elisa Varela:

Por qué hay que leer el libro de Luisa Muraro, ;por qué es importante que lo ledis? ;Por qué ha sido
importante para mi como mujer e historiadora hacerlo?
[... No olvidemos que los humanos adultos somos infelices tinicamente
porque, a diferencia de los humanos pequefios, de los animales y de las

plantes, llevamos a cabo solo una parte de nuestros potenciales. (p.
32)]

En primer lugar, por la afirmacion que no se recoge en el titulo castellano, pero si en el italiano,
porque “Somos mujeres no es cosa de todos y todas”

Y porque los libros de Luisa Muraro me aportan siempre, como lectora conocimientos utiles para la
vida, para mi vida como mujer y como historiadora en el mundo de hoy, un mundo vertiginoso. Sus
libros unen el pensamiento de una gran filésofa y la experiencia y la reflexiéon de una mujer que
conoce e indaga, una y otra vez, sobre la politica de las mujeres, y lo hace de forma magistral.

Este afio he vivido en el aula una de las afirmaciones que Luisa hace en el Prélogo de este libro y con
la que estoy plenamente de acuerdo, el feminismo no es una idea, un ideal, o una ideologia. NO, el
feminismo es un campo de batalla (p.9).

Cuando Luisa nos introduce “El discurso de Irina” en sus palabras descubro, entre otras muchas
cosas, una muy importante cuando dice: “Voy a preparar la comida, os quiero un montén, queridas
mujeres, SACAD LOS BISONTES QUE LLEVAMOS DENTRO, somos mujeres, no es cosa de
todos”.

[La toma de conciencia feminista abrid el pasadizo que la historiografia cientifica no conocia y que le cuesta reconocer. Lo reconocerd, no lo dudo,
porque ha sido un acontecimiento histérico de tipo superlativo. Que tiene precisamente esta naturaleza: no es un hecho en el fluir de los hechos, sino
la interrupcion del transcurrir de los hechos y en este punto el devenir se convierte en la revelacion de un ser (Luisa Muraro, La indecible suerte..., p.

32)]



Descubro que Irina es consciente de la fuerza —como la de los bisontes- que tenemos las mujeres, una
fuerza que nos hace tirar adelante nuestra vida, nuestro trabajo, nuestras familias, la crianza de las
criaturas y su civilizacion.

Por eso y por otras muchas cosas que sefiala Luisa “que haya mujeres es una suerte para la
humanidad, pero ser mujeres no es facil” (p.12)

Voy, pues, a intentar sefialar como mujer y como historiadora que es lo que deseo compartir con
vosotras/os de La indecible suerte de nacer mujer.

Lo primero, es que comparto que “Ser mujer es una condicién humana dificil de por si, también en
condiciones Optimas” (p. 13) ;y por qué es una condicién humana dificil incluso en las mejores
condiciones posibles? (siendo rica, guapa, admirada...)

“Porque, dice Luisa, la condicién humana femenina, la mas presente en la realidad y —afiado yo: una
de las mds oscurecidas por la historiografia erudita tradicional- y la menos representada con palabras
y figuras, mas presente y cercana o, mas bien, dentro de la humanidad de todos y quizas por ello
tanto mas dificil de vivir” (p. 13)

El segundo elemento que yo también puedo atisbar en la historia, y que Luisa pone de relieve es “que
tampoco en circunstancias dificiles desaparece completamente, acentudndose incluso, a veces, como
en el discurso de Irina, una grandeza de la propia pertinencia al sexo femenino de la que no se
reniega” (p. 13).

Cuando escribimos historia, con frecuencia, vemos como dice Luisa que “Las mujeres tenemos un
modo tnico e insustituible de intimidad con el género humano, que es un privilegio” (p. 14).

“El ser mujer es un privilegio, un privilegio que se disfruta especialmente en lo mas intimo, en la
confianza entre semejantas o en compaiia de hombres conscientes o, también, en las grandes
pruebas” (p. 14) Es un privilegio que no se disfruta por los propios méritos, si no que es un
don.

Un don del que como dice Luisa a penas se dejan ver en la sociedad y en sus formas de
organizacion, y en la escritura de historia, pequefias chispas/o centellas, y que si se le da visibilidad
no solo se ve si no que da luz (el don). (p. 14).

Como historiadora suscribo lo que dice Luisa:*“El privilegio de ser mujer da una grandeza de otro
tipo, que viene hacia ti entre las cosas ordinarias de la vida y llega hasta las mas extraordinarias” (p.
15). “En una mujer, la grandeza estaba desde antes, era suya desde antes —de ser rica, de ser reina, de
ser una gran noble, una gran escritora, una mercadera, una pobre, una beguina...-” (p.16) Pero, es
necesario que la mujer acepte su privilegio y sepa llevarlo/, asi el resto de vicisitudes o contingencias
de su vida, no marcan una diferencia substancial (p. 16)

Pero, como historiadora, cémo puedo explicar a mis alumnas y alumnos, que como dice Luisa: ser
mujer es “una fortuna para la humanidad” ;por qué es una fortuna? Y nos dice Luisa no tanto
porque es capaz si lo desea de dar a luz, porque todos y todas nacemos de mujer, pero el hecho
de nacer no lo hemos pedido. ;Por qué entonces? Y nos dice Luisa y “por la manera



verdaderamente lujosa en la que, (salvo excepciones) las mujeres que son madres gestan y
traen al mundo a sus hijas e hijos, con pensamientos, proyectos, suefios y, luego, besos, abrazos,
vestiditos, gorritos, cuentos, nanas”. Y es una fortuna mas alla de la procreacion para
mantener el mundo en el quicio (p.16).

Pero, seguro, como dice Luisa, cuando yo explique a mis alumnas y alumnos que es “una fortuna

para la humanidad” habra algunas y algunos que, rapidamente, tomaran la palabra y nos surtirdn de
, . . . e . . 2

multiples simplificaciones sobre el hacer femenino.

Entonces, tendré que tener, como dice la autora: “cuidado con la posicion falsamente feminista: que
considera el sexo femenino como la gran victima de una gran injusticia masculina (p. 18). Esta —dice
Luisa- es la interpretacion de la condiciéon humana femenina en términos de justicia negada —
sobrevaloracion de las respuestas que ofrece el derecho-

Mis alumnas y alumnos deberdn saber que “esta interpretacion empequefiece lo que muchas,
muchisimas mujeres ponen en juego en sus relaciones con el mundo y con el otro sexo, y NO VE lo
que las mujeres consiguen inventar ni lo que queda por encontrar, pero cuya bisqueda puede
hacernos descubrir cosas no pensadas (p.18). Esta forma de mirar no deja ver la dificultad del ser
mujer en su verdadera luz (p. 18-19).

Pero, La indicible suerte de nacer mujer desborda elementos fundamentales sobre la historia e
importantisimos para mi que escribo historia:

Luisa dice mucho de la historia —le gusta mucho la historia-, y hace mas de una propuesta para
escribir historia. ‘“La historia sefiala debe escribirse con un punto de vista mas largo y profundo,
mas que los documentos histéricos en sentido estricto, que llegue hasta los primeros dias de la
humanidad, una historia atenta a las relaciones reciprocas entre biologia y cultura (Lynn Hunt,
La storia culturale nell’eta globale, trad. italiana de Giovanni Campolo, Pisa: ETS, 2010, p. 72).
Estoy de acuerdo: yo historiadora, Si que siento, y otras pienso que también sentimos que existen
puntos de contacto entre la historia documentada que habla en voz alta y la historia silenciosa de
nuestro ser organismos vivientes. Y estoy de acuerdo que lo sentimos porque a diferencia de la
historia, la vida no conoce de discontinuidades. Porque a diferencia de lo que dice la historiografia
tradicional historia magistra vitae, yo pienso que es la vida la maestra de la historia.

Porque, cada vez mas veo, vemos —como sefiala Luisa- que somos de nuestro tiempo, y estamos
vivas y vivos y la vida sigue haciéndonos sexuadas y los sexos trabajan en el presente y por tanto es
en el presente que la obra de la civilizacion sigue rescatando de su determinismo (p. 20). Las
historiadoras e historiadores tenemos que sefialar que hay “una politica de las mujeres empefiada
desde siempre, en mantener el ajuste de cuentas/o la contabilidad,’ que nos trasciende pero de la que

Luisa nos aporta diversos ejemplos: la incorporacion de la mujer a la conduccidn de coches, motos y otros maquinas, y a pesar del desmetido de las
aseguradoras y de las estadisticas, mantuvo por largo tiempo el malévolo dicho en muchos paises: mujer al volante peligro constante™

Si rechazamos la vision que, en la dificultad de ser mujer, ve solo justicia negada, dejamos expedito el espacio y el pensamiento libre para concebir la
condicion humana colocada en el movible limite de una contabilidad que no va nunca pareja, lo cual no quiere decir perdiendo, al revés, y en
consecuencia, también es asi la accion politica. (p. 20)



las criaturas humanas somos una voz fundamental a causa de la libertad que disfrutamos y
padecemos”. (p. 20)

Tengo que sefialar claramente a mis alumnas y alumnos que, al escribir historia el punto de vista
unilateralmente neutro-masculino ha hecho simplificaciones también en la concepcién y en la
practica de la politica, mirando siempre con una mirada bastante corta de vista. Y como dice Luisa
“La simplificacion que se ve desde su punto de vista es doble: por un lado se confunde la politica con
la lucha por el poder, por el otro, se tiene la pretension de construir una sociedad justa, estas son las
dos caras de la medalla, exhibida reiteradamente sobre el pecho del protagonismo masculino” (p. 21).
Y lo que todavia es mas fuerte: “los hombres reducen el significado de la historia humana y lo
exageran, porque esto les hace sentirse protagonistas” (p. 21).

Yo como historiadora y pienso que algunas de las historiadoras que estamos en Duoda, pensamos —
con Luisa- “que de este escenario de tipo historicista, las mujeres estamos fuera porque
comprometidas con otro-lugar/ con otra forma tal vez poco llamativa/ pero que requiere, ser tomada
en consideracion, hoy mas que nunca”. Y tendremos que hacerlo, tal vez, con la sencillez con la que
lo hace la obrera Irina que de la batalla sindical pasa a hablar de los panecillos que prepara con las
recetas baratas de su pais:

Nosotras historiadoras tendremos que pasar de la explicacion del gobierno de un reino, a la cocina, al
establo, a la comida, a la ropa, al aprendizaje de la lectura y la escritura, a los juegos y diversiones, a
la escasez... Porque todos estos y otros muchos aspectos de la vida requieren ser tomados en
consideracion.

Pero, como sefala Luisa en el caso de Irina- “decir esto en positivo y con claridad No es facil SIN
caer en los estereotipos de la feminidad”. Pero, no hay duda alguna, que ese otro lugar/ esa otra
manera de hacer y decir son capaces de iluminar la lectura de la historia humana, lo intuyen las
personas dotadas de sensibilidad: es —nos dice Luisa- intuitivo, por €j., que la excelencia femenina
no es superioridad relativa que requiera comparaciones continuas, pero, en cambio, hay que
reconocerla por si misma como un saber estar y seguir estando en presencia del mundo, presencia
cuyo valor no depende del juicio histérico sino al revés: es la historia* 1a que depende de saberla
reconocer. Por eso decia antes que ES la vida la maestra —magistra- de la historia y no al revés.

Pero reconerla no es facil, y se corre el riesgo de cometer errores, pero €so no nos tiene que detener,
tenemos que probar, tenemos que mirar con libertad, con una mirada no contaminada las fuentes e ir
o llegar a eso otro lugar/ a esa otra manera capaz de leer la historia humana con sensibilidad e
intuicion, pero sin faltar al rigor. Porque, como recoge Luisa en el libro- ya Simone Weil nos decia
que hay planos multiples de una composicion (ella hablaba de la justicia)5 que pueden esconder lo
fundamental, y dejarnos sin sentir la verdad.®

4 Para tener valor (p. 22).

> (p. 23) Dice Luisa, siguiendo a Simone Weil, la demanda de justicia, es algo irrenunciable en la convivéncia civil, y el principio de igual es su primera
respuesta, Pero hay mucha injusticia hecha en nombre de la justicia, y al reveés; en el desequilibrio de la realdad injusta el ser humano encuentra el
impulso para actuar con el fin de mejorar su condicién.

® Simone Weil hablando de la justicia “composicion concordante de planos multiples, dice Luisa, escribe: esta escondida y vale solo para el conjunto;
antes de llegar a sentirla “es necesario haber sentido hasta qué punto ella no existe”, Simone Weil, Quaderni, 11, en Giancarlo Gaeta (a cura de), Milan:
Adelphi, 1985, p. 40. (Cuadernos, trad. de Carlos Ortega, Madrid: Trotta, 2001).



Cuando escribimos historia teniendo presente la diferencia sexual se trabaja con otros pardmetros que
sobrepasan las medidas de la historia tradicional,” y aparecen elementos de tensién y conflictos que
hasta ahora habia sido entendidos mal y mal resueltos.

Luisa nos invita a usar creativamente la energia potencial de una realidad desequilibrada y a
inspirarse en ella para actuar politicamente y esto se puede aplicar a muchos aspectos de nuestra vida
y también a la investigacién histdrica. (p. 23). Si yo como historiadora, como dice Luisa, soy
consciente de la idea de una excelencia femenina indemostrable pero reconocible porque
sencillamente se muestra, esta idea hace justicia a las mujeres ahora y en otros periodos histdricos.

(p. 24).

En este punto, tiene mucha importancia otra idea que sefiala Luisa referida al lenguaje, dice: ‘el
lenguaje no se opone en absoluto a este modo de pensar. Tanto el lenguaje de los cuerpos como la
lengua en sentido estricto. La lengua nos da nombres para cada cosa, cada idea, como si pudiésemos
rehacer el mundo con palabras (pero esto lo pueden hacer las personas cultas).

Pero, y lo olvidamos demasiado facilmente, la lengua tiene otra capacidad bellisima —que tendemos a
minusvalorar e incluso ignorar- su capacidad de dar cuenta, con gran sobriedad de medios, de la
presencia de lo real; es decir, da cuenta de esos signos que usamos para ponernos en relacién —como
yo que estoy hablando ahora, con vosotras/os, y vosotras/os que me escuchdis-; y para situarnos en el
espacio y en el tiempo —las dos coordenadas fundamentales en las que se mueve la historia- (p. 27).*
Pero, debemos ser enormemente rigurosas en esta incorporacion para seguir haciendo una historia
real y verdadera.

Las historiadoras, entre otras mujeres, -como sefiala Luisa que deseaba decir en aquella reunién de
mujeres y hombres aquella tarde en la mansion de una sefiora a la que apreciaba y respetaba mucho-
(p. 25-37) y que no pudo decir (p. 28)- debemos decir que las mujeres reales empezaron a existir
como sujetos deseantes y hablantes autbnomamente con el movimiento feminista, y que esta
existencia esta destinada, por su naturaleza, a tomarle la delantera de lo Femenino fantaseado por los
hombres, y por tantos hombres puesto en el lugar de lo que las mujeres de carne y hueso son: UNA
EXISTENCIA MUCHO MAS VARIADA Y RICA que ese Femenino al que cada vez menos
mujeres se prestaran a sostener, por lo que el mundo no volvera a ser el mismo. (p. 20).

Y como historiadora aspiro a escribir historia —pienso que en Duoda hemos llevado a cabo ya los
primeros ejemplos de que ello es posible- de otra modo, una historia que a pesar de la objecion de la
historiografia —denominada cientifica- consiga acercar los hechos documentales y las experiencias
(subjetivas) de las mujeres de ahora o de la Edad Media o Moderna (p. 31).

Y Luisa, no sélo nos da sugerencias y nos propone vias de indagacion historica, si no que nos lanza
. . . . . 9 . .
un reto para escribir una historia menos aburrida y més real.”: si podemos incorporar las

7 El feminismo no ha hecho participes de un modo de pensar en comudn, que no procede con la secuencia ordenada de los discursos que ocupan todo el
lugar de lo real, sino que se ayuda abiertamente de elementos ajenos al pensamiento discursivo, como las circunstancias, la presencia de los cuerpos, la
presion de los deseos: solo con este intercambio mezclado de palabras, silencios, gestos y sensaciones habriamos podido hacer que llegara la luz la idea
que yo habia intuido (p. 27). ESTO LO PODEMOS APLICAR A LA INVESTIGACION HISTORICA.
8 “Signos que son como ventanas de una casa y raices de un arbol: abren el discurso para que su querer decir se complete en una realidad que no puede
representar porque esta en nuestro interior, pero la vuelve presente indicdndola y la enraiza en los tiempos y lugares en los que se produce el discurso”.
gp- 28)

A la objeccidn de la historiografia cientifica que dice: no consta ni se puede hacer constar esa coincidéncia que tu dices —Luisa- porque la historia se
escribe con hechos documentales y no con experiencias subjetivas (p. 31).



experiencias, entonces —dice Luisa- “abrid un pasadizo en vuestra disciplina y volved histéricas
las experiencias subjetivas porque son sucesos que actiian en lo real, son de este mundo y
algunas de ellas son explosivas... (p. 31).

Y afiade los sucesos a considerar son dos, de naturaleza completamente distinta, colocados en planos
discordantes pero que se atraviesan y coinciden. Donde y cdmo, no lo sé, pero que en un punto
coinciden, lo sé. ;Como? Por experiencia, lo sé porque lo siento, lo sé€ porque lo soy. Los dos sucesos
se funden entre si en su significado comun, subjetivo y objetivo a la vez. Yo tampoco sé donde y
como, pero también estoy segura que si se produce.

Como historiadora me toca estar atenta, leer fuentes de todo tipo, documentos, cronicas, poesia,
imégenes..., todo aquello que me acerque a las criaturas y en especial a las mujeres. Leer sobre todo
aquellas que me acercan la experiencia para conseguir ver o intuir como se funden los dos sucesos en
un significado comiin, subjetivo y objetivo a la vez, s6lo asi lograré escribir otro tipo de historia, que
serd la historia real y verdadera (como dice Mariri Martinengo y el grupo de la Historia viviente).

Para mi, historiadora-lectora de Luisa Muraro, este libro merecia la pena ser traducido ya sélo por el
reto que nos pone delante a la historiadoras, ella dice que “lo escribid, porque con él enciende una
luz.

La luz que iluminé que la conciencia feminista abri6 el pasadizo que la historiografia cientifica
no conocia y que le cuesta reconocer —eso lo sabemos bien casi todas las historiadoras-. Lo
reconocera -no lo dudo, dice Luisa- porque ha sido un acontecimiento historico de tipo
superlativo. Que tiene precisamente esta naturaleza: no es un hecho en el fluir de los hechos,
sino la interrupcion del transcurrir de los hechos y en este punto el devenir se convierte en la
revelacion del ser”. Este es el reto que la historiadora, que yo, tengo que afrontar, casi nada,
vislumbro por delante una gran y apasionante tarea..... (p. 32). 10

Es verdad, que la revolucion de las mujeres reales, de carne y hueso, se apoy6 en un punto de
coincidencia recobrada entre planos de ser que un pensamiento unilateral habia bifurcado
produciendo desconfianza e irrealidad.

Nos interesa a todas y a todos, no es algo parcial, las palabras que usa Luisa —dice ella- quieren
comunicar un sentido de universalidad basado en las relaciones no instrumentales con el mundo
animado e inanimado y en el compartir experiencias, de lo mas cercano a lo mas ajeno en la red de
relaciones.

Como estar como historiadora en ese momento en el que el devenir incesante se detiene y el ser, (es
decir) la presencia de las cosas y de las personas, se manifiesta, fuente segura de felicidad, este estar
ahi que Luisa llama sentir el ser no es una posesion de nadie sino que es una posibilidad para todas y

1% En los discursos del feminismo abundan las simplificaciones, pero ninguna de ellas, dice Luisa, es tan grave como la de haber separado la singlaridad
subjetiva de los seres humanos de la realidad de los hechos, concibiéndolas en una relacion de exterioridad mutua, hasta la mutua exclusion. Lo cual ha
tenido el efecto de acrecentar en cantidad y rigor el conocimiento que objetiva el mundo a expenses de la subjetividad cognoscente, la cual, separada de
su sentir que es el verdadero sentido de si, se ha vuelto fragil y corre el riesgo de ser hecha trizas por el saber especializado. A la separacion entre
subjetivo y objetivo se le ha encontrado un remedio, pero las conexiones y los vinculos los establecen los saberes especializados. En otras palabras, a
los saberes especializados se les reconoce el poder legitimo de mediacién, mientras que a los comunes mortales, con frecuencia a una comin mortal, se
le niega el ser protagonista de su vida y la competéncia de saber lo que le pasa y lo que necesita: los especialistais pretendent saber sobre ello mucho
mas, pretende incluso jque solo ellos lo saben !



todos. Y, por tanto, dice Luisa, ;qué hacer para que esta riqueza que a todos se ofrece no pueda ser
ignorada ni despilfarrada?

Luisa dice que acude a la mistica: “para que le ensefie un saber que esté a disposicion de todos,
porque el deseo y (a veces) la experiencia de la felicidad son de todos.

Como historiadora me sirve el ejemplo que sefiala Luisa cuando dice que: “Hoy la crisis econdémica
también nos ensefia “porque sabes por experiencia de la vida y del mundo que el cambio sale, si sale,
de dentro de la vida de cada cual”, por tanto he aqui el reto de la historiadora, transformarse a si
misma, transformar su mirada, para que el cambio salga de dentro de si. Y dice Luisa (p. 36) “hay
que hacer un quiebro, de modo que nos nazca dentro y venga hacia nosotras desde fuera la
correspondencia entre las cosas que vivimos y las palabras que decimos, correspondencia que
incrementa el ser de todo lo que es (p. 36).

Y yo como mujer y como historiadora y otras como mujeres y médicas, artistas, etc., tenemos que
tener presente que la autoconciencia feminista no ha ensefiado —dice Luisa- una gran diferencia con
otras autoconciencias del siglo XIX y XX: que nosotras no nos conquistamos contra los demds sino
con el descubrimiento de que estibamos en otro lugar y de manera distinta de lo previsto, prescrito y
prometido; no INDIVIDUAL ni COLECTIVAMENTE, sino en RELACION CON OTRAS (p- 37).
“Y tener presente ademds que NO hay formas para gobernar la contingencia histdrica en la que de un
cumulo de hechos cualesquiera se genera esa ruptura que es revelacion del ser. Es una gracia, no hay
recetas, pero el desear lleva a las proximidades de esa coyuntura, ese desear a lo grande que aguza el
sentido de la carencia y regala antenas sensibles a quien lo sostiene validamente.” (p. 37).

Las historiadoras debemos indagar —en el Angel de la realidad que aparece y luego desaparece-
PERO DEJA DICHO ALGO QUE ES EL SIGNIFICADO DE LO QUE ACONTECE, ALGO QUE
CUSTODIAR FIELMENTE (p. 43), y como maestra, Luisa, me trae paz y consuelo: PONERSE A
ESPERAR LA APARICION DE UN ANGEL, NO ES ANTICIENTIFICO (p. 43).

ook skosk ko

Yo quisiera aprovechar para plantearle una pregunta a Luisa, cuando hablas de la toma de conciencia
de la sustracion de sustancia simbdlica por parte de un grupo de estudiantes y dices que inventaron el
modo de producir y distribuir en beneficio de las mujeres el bien gratuito y esencial de existir y de
sentirse existir. Vino asi al mundo el sentido libre de la diferencia femenina (p. 62), yo pienso que en
otros momentos de la historia ya existia el sentido libre de la diferencia femenina, porque como tu
misma sostienes el reconocimiento de una mujer no sélo se produce por otras o por otros, sino que
tanto el origen como el bien de verse reconocidas/os en la propia existencia singular y no en funcion
de otro o de otros, este bien se produce en la relacion materna. En esta relacion radican,
probablemente, también otros bienes de finisima naturaleza, como la autoridad y la confianza (p. 60).

Y continuas, por tanto, lo primero que hay que saber es que en la relacion materna no se da ni justicia
ni injusticia; no pueden darse porque esa relacion precede también al formarse de un sentido de la
justicia. El reconocimiento materno es un DON en estado puro, nace de la gratificacion de ella
reflejdndose en la criatura a la que ha dado la vida. E incluso, afiades, no se trata solo de la madre



porque, en toda situacion de intercambio entre seres humanos, si una mujer estd presente, revive algo
de esa antigua relacion y el bien sin nombre se reproduce. Pero lo que es ofrecido gratuitamente por
ella, sea consciente o inconscientemente, le es inmediatamente sustraido por uso y consumo
masculino sin nada a cambio, como si fuese algo debido. Es como una sustraccién de sustancia
simbolica.... estando la cultura misma predispuesta a ello (p. 61).

Como historiadora suscribo lo que sefala Luisa al sefialar que cuando siento dentro de mi, partiendo
de mi, que las mujeres existen por ellas mismas, no como segundas, iguales o complementarias a los
hombres, esta experiencia y sentir me ha cambiado a mi y al mundo, y cuando fue verdad para mi, el
mundo empez0 a poblarse de mujeres, no solo en mi vida, sino también, SORPRESA, en la historia.
(p. 66). ;Por qué SORPRESA? Para mi como historiadora no es una sorpresa, no fue una sorpresa,
fue una constatacion: en las fuentes por doquier el mundo estaba y estd poblado de mujeres que
existieron y existen por ellas mismas. Lo que resulta a veces dificil es sacar a la luz con un riguroso
método histdrico esa existencia por ellas mismas. Pero, si yo mujer e historiadora cambio la mirada,
cambia también mi percepcion y, con frecuencia, la lectura de las fuentes.

Aunque estoy plenamente de acuerdo con Luisa cuando sefiala: “lo que se llama historia es siempre
resultado de una o més reescrituras, hechas para no olvidar, SE DICE, pero es verdad también lo
contrario, que estan hechas para olvidar, o sea para NORMALIZAR EL PASADO y ponerlo en
consonancia con el presente. Pero si yo saco a la luz mujeres con existencia real y cambio los
criterios de anélisis y me alejo de concepciones presuntamente neutras y objetivas, puedo restituir —
como sefiala Luisa- a la historia su zigzagueante caminar, y esto me ayudard a sumerger mis 0jos en
los rincones més oscuros y alejados (p. 67).

Las historiadoras estudiamos y sacamos a la luz a mujeres que se rebelan sin matar ni ser asesinadas
—como dice Luisa que es necesario hacer- y este es otro de los descubrimientos atribuibles a las
mujeres (mediando en una guerra como hacen muchas reinas, entre ellas Maria de Castilla, al plantar
una tienda entre los contendientes —como ha estudiado Nuria Jornet- o mediando en conflictos en sus
barrios, como hacen muchas artesanas, comerciantas y mercaderas, en el siglo XIV, en el barrio de
La Ribera de Barcelona o ensefiando, no sin cierta ironia, como hace, Duoda, a su hijo el amor a su
padre a pesar de la intervencion de este en las graves violencias que afectaban a las gentes que
poblaban las tierras carolingias, y sembraban la muerte y desesperacion entre sus gentes, y asi
muchas més mujeres, o Isabel I de Castilla mediando con amor de madre y un tacto exquisito entre
su hija Juana y su padre Fernando de Aragon, y asi os podia dar muchos mas nombres). Y estas
mujeres —como dice Luisa- no se mueven en una sola direccidn, se mueven en varios planos de ser y
la energia les estéd destinada a ellas, energia potencial que se ha acumulado a causa de una disparidad
irremediable.

Las historiadoras poden apreciar como la historia multiplica por mil un hecho fundamental: la
diferencia sexual y vemos —como dice Luisa- que las mujeres emplearon una buena parte de su
potencia o excelencia en el cuidado de los seres vivos y en el amor, y pienso que son dos tareas
desequilibrantes —porque pueden ocupar la vida entera- que nos sirven para contestar —una
cuestion que dice Luisa que plantean algunas y algunos estudiosos, sobre la importancia de las
mujeres en la historia- que si tenfan grandes y mejores cosas que hacer.



10

Un privilegio femenino fundamental que podemos ensefia, mostrar, entre otras, las historiadores, es
el continuum materno del que descienden todas las criaturas humanas (p. 72), y el continuum
materno renueva el compromiso primordial que pasa de una mujer a otra (que Luisa llama en algin
momento del libro: estar de la parte de lo viviente y satisfacerse con el amor), porque la historia nos
da cuenta de esta forma de ser y hacer de la humanidad femenina hasta hoy.

Y me gustaria recoger un aspecto que conocemos y sabemos, no solo las historiadoras, sino en
general muchas mujeres, pero que con frecuencia olvidamos y, por ello hay que recordarlo una y otra
vez. Luisa lo subraya en su libro (p. 73), con estas palabras: “... el compromiso primordial de las
hembras con la reproduccion de la vida no se ha perpetuado autométicamente sino que se ha
trasmitido transformandose en un sentimiento, en un pensamiento, en un deseo, en un amor. Que van
a alimentar los vinculos con los seres humanos, en primer lugar los hijos, nifios o nifias, pero no
antes de haber pasado por esta transformacion, cuyo lugar propio e insustituible es la relacién madre-
hija (p. 73).

Esta relacién madre-hija, este continuo flujo de la vida que se modula en multiples variaciones en
cada una de estas relaciones duales se traduce en biografia e historia a pesar de la cancelacion
simbdlica de las descendencias femeninas llevadas a cabo por el sistema patrilineal.

Pero a mi, como historiadora me ha creado una preocupacion el paso entre dos niveles de ser, el
llamado naturaleza —el hecho biolégico- y el otro conocido como cultura. Como tenemos que
articular este punto crucial de la experiencia femenina y aunque Luisa contesta en su libro a esta
preocupacion: diciendo que este pasadizo no esta distribuido en tiempos largos: tiene lugar todo él en
lo vivo de una vida que se busca, ... pero es un pasadizo, digamos dificil y repleto de contingencias
en las que se desarrolla toda criatura de sexo femenino que viene al mundo... (p. 75).

(Por qué me preocupa? Porque me da la sensacién que como historiadora tengo que estar muy atenta
e hilar muy fino, para no volver a caer en el adentro a fuera, en lo ptblico y privado, en un nuevo
binomio, o dualismo. Luisa sostiene que se puede salvar manteniendo abierto el pasadizo que
mantenga en vigor la experiencia de los inicios, de los inicios de la humanidad y de la persona. Y que
la cultura descubra los contactos que tiene con la naturaleza y sea agradecida con el duro trabajo
femenino de la relacién materna (p. 75). Es cierto, el amor femenino de la madre nos vincula al lugar
de los origenes y a la vez estd documentado en muchos aspectos de la civilizacién humana, entre
ellos esta inscrito en la historia (p. 76). Esta inscrito en la historia y es historia y es civilizacién, pero
la relacién madre-hija no es una relacion social, como nos recuerdan Luisa y también Milagros
Rivera no es una relacion social, porque no pertenece al &mbito de lo social, porque no todas las
relaciones y manifestaciones de las criaturas humanas son relaciones sociales y fendOmenos sociales,
como intentaron hacernos creer todos aquellos que creyeron en el ideal de progreso y dominaron el
pensamiento politico durante los afios 70 y 80.

Este pensamiento intento borrar el misterio de las genealogias femeninas, no lo logrd, pero si logré
que fuese olvidado, y si lo dejo fuera de la historia y fuera de la politica (p. 77).

Pero, si como ya dije mas arriba, la historia no es maestra de la vida, si no la vida maestra de la
historia, también digo con Luisa (p. 79): todo es historia pero la historia no lo es todo, y las
historiadoras de la “historia viviente” y las de Duoda estamos intentando abrir camino, abrir un
surco, a la idea de una historia de bordes porosos, una historia en la que son importantes las



11

experiencias, las intuiciones, porque también estas facetas pueden considerarse documentos,
documentos distintos de los que la historiografia tradicional erudita acepta como buenos y que por
tanto descarta, pero que nosotras no podemos descartar porque sabemos que por estos bordes porosos
entra realidad que enriquece la realidad histdrica. ;Pero también yo me hago la pregunta de Luisa
(Cémo vamos a conseguir esto? Yo, acepto la respuesta de Luisa, pero no sé como lo lograré al
escribir historia. Luisa dice: “se hace en la practica, y solo haciéndolo en la practica es posible
también en la teoria”, ya le contestaré si lo logro, si las historiadoras de Duoda lo logramos y
enriquecemos la realidad histdrica por estos bordes porosos.

Muchas gracias y le doy la palabra a Luisa para que diga lo que desee del libro o si lo desea, dee
algun tipo de respuesta a algunas de nuestras preocupaciones o abramos el debate y que pueda dar
respuesta a las multiples curiosidades, dudas o preguntas que a buen seguro quieren hacerle muchas
y muchos de los que se han acercado hoy a Proleg a la presentacion de este libro, pequefio de tamafio
pero como un inmenso bail que nos ofrece un sin fin de sorpresas, verdades, sugerencias y vias para
explorar.

Ahora abriremos un tiempo para el coloquio para todas aquellas y aquellos que deseen felicitar a la
autora por su libro y formularle aclaraciones, preguntes, inquietudes, curiosidades pueden hacerlo
ahora.

De nou, moltes gricies en nom de 1’ Angels i la Ndria Monrds per haver-vos apropat a I’espai de la
Llibreria i participar en la celebraci6 de la publicaci6 en castella de la Indecible suerte de nacer
mujer. Gracies.



