
http://www.ub.edu/duoda/web/es/textos/1/203/ 

Páramo. El conflicto enquistado.  

Noelia Pérez Martín. 

 

El pasado mes de febrero, después de un largo tiempo donde había estado alejada del 

espacio y de las dinámicas de relación que allí estaban aconteciendo, acudí como 

participante al plenario en Duoda. Una vez iniciada la reunión, el empuje amoroso de las 

mujeres de Duoda por hacer política femenina se vio ensombrecido por la insistencia, de 

unas pocas, en traer al lugar el conflicto. El círculo virtuoso de la relación, en el que en otro 

tiempo hacía del lugar una perla en un mar de sinsentido, daba paso a un círculo vicioso de 

dimes y diretes, que emergían en forma de reivindicaciones y demandas. Justo en ese 

tiempo, me encontraba inmersa en un conflicto muy violento en la asociación cultural en la 

que estaba poniendo toda mi energía. Como tantas otras veces, acabé colocándome como 

la mediadora convencida de una disputa que mis compañeras y compañeros de trabajo, 

adjetivaban como amorosa. Nada más lejos de lo que luego pude saber. Ahora, me 

pregunto si quizá, presté más atención a lo que estaba sucediendo en Duoda ya que 

acarreaba, dicho conflicto, sobre mis hombros. Con el transcurrir de los meses he podido 

reconocer la equivalencia entre los dos. Lo que se ponía en el centro y ensordecía el 

intercambio de la palabra, era la insistencia en el reconocimiento. La conozco muy bien, he 

vivido esperando el reconocimiento del padre y sé que es algo que da un gran malestar a 

las mujeres. En algunas ocasiones me interpela, sigue agazapado afilándose las garras. 

Debo hacer un gran esfuerzo, escuchar a mi cuerpo y evitar así, el posible desgarro de su 

zarpazo. Hace pocos días, me topé con unas palabras de la psicoanalista Karen Horney. 

Fueron muy significativas. Según decía Horney, el hombre envidia el útero, la capacidad 

para procrear y trata de sublimarlo mediante logros y reconocimiento. 

Del conflicto en la asociación, en el que casi me dejo la piel, he aprehendido como bien 

expresan unas palabras del mito de Antígona que “no he nacido para compartir el odio sino 

el amor”. A día de hoy, en Duoda, el enfrentamiento que meses atrás intentaba borrar lo 

virtuoso de la relación entre mujeres, poco a poco, ha ido desapareciendo. La relación 

amorosa vuelve a estar en el centro. La queja, aunque haga acto de presencia, ya no tiene 

cabida.  

A raíz de mi experiencia en el Plenario de Duoda nació un texto. No conseguí finalizarlo. 

Apareció un nudo sumamente retorcido, que coloqué en la queja de mi imposibilidad de 

escritura. Iba más allá. Nacía de la comodidad y del miedo a reconocer; un temor que había 

quedado sepultado por ir viviendo mi día a día, anunciante de que durante los últimos 

http://www.ub.edu/duoda/web/es/textos/1/203/


años me había dejado arrastrar por el régimen de significado patriarcal. Afortunadamente, 

la toma de conciencia que me había salvado unos años atrás, al conocer el Pensamiento de 

la Diferencia, es resistente. Mi cuerpo lo es. Hoy de nuevo, se empieza a perfilar la silueta 

de un paisaje de libertad que no hace mucho habité. Una libertad que sabía, que siempre 

supe. A trompicones, con delirios, enfermedad pero también, con interioridad y mucha 

alegría, vuelvo a saber, como nos enseñó María-Milagros Rivera Garretas, que el cuerpo 

femenino es algo indispensable. Su más de significado, también. De María Zambrano, 

aprehendí, muy al hilo de lo expuesto, que siempre se teme aquello que se ama de verdad. 

Yo amo ser mujer y vivirlo libremente y sé, que el texto vuelve a atravesarme para hacer 

memoria de esta verdad. Se abre paso movido por la insistencia de una intuición. Por el 

hablar de una cosa para decir otra. Una cosa de las otras, los otros y mía. Algo que no me 

era posible expresar sin la violencia de las últimas semanas en nuestros espacios de 

convivencia. A lo que unas y unos, llaman proceso de independencia lo llamaré: Ceguera 

del reflejo de la violencia por el reconocimiento del pater. 

El texto, sobre el conflicto del que fui testiga en Duoda, empieza así: 

 

Un páramo es una gran extensión de terreno yermo, donde la vida apenas encuentra 

substancias para brotar y hacerse. En algunas ocasiones, una extensa hendidura en su 

suelo nos recuerda que allí, en otro tiempo, corría un torrente de agua que atravesaba el 

paisaje dinamizándolo y vivificándolo. 

Abro mi reflexión utilizando la metáfora del páramo que me sirve para poner en palabras 

mi experiencia en el pasado plenario de Duoda. Soy muy consciente de la foraneidad de lo 

expuesto y seguramente, la ‛exageración previsora’, como ahora me gusta llamarla, es un 

saber que aprehendí de mi madre cuando por la mañana me despertaba para ir a la 

escuela. Apenas daban las siete de la mañana cuando ella, con un susurro cargado de 

firmeza, me anunciaba con urgencia que el reloj ya marcaba más de las ocho. Aún recuerdo 

la tranquilidad del aseo y del desayuno que me ayudaban, con un carácter tan inquieto 

como el mío, a salir al mundo con la fortaleza necesaria. Ella sabía, siempre supo y aún 

conservo, esa dinámica que ella me enseñó cuando apenas nada sabía de mí.  

¿Qué pasa aquí? Esta pregunta me ha golpeado la mente durante toda la reunión de esta 

tarde y de pronto, he atisbado la repetición de una palabra: reconocimiento. Este vocablo 

mana del latín, y más concretamente se halla conformado por tres partes de esta lengua 

que se identifican a la perfección: El prefijo “re”, que es equivalente a “repetición”; el verbo 

“cognoscere”, que puede traducirse como “conocer”; y finalmente el sufijo “-mento”, que es 

sinónimo de “instrumento”. Reconocer-instrumento. ¿Qué se vislumbra cuando se exige 

https://es.wikipedia.org/wiki/Suelo


un reconocimiento? ¿Es acaso el resultado de una relación instrumental donde el fin 

último es el reconocimiento de la labor del ego?  

Algunas mujeres y hombres que de algún modo u otro hemos conocido el Pensamiento de 

la Diferencia sexual, reconocemos a María-Milagros Rivera, en lo que a saber se refiere; 

recuperando la metáfora del páramo con la que he abierto este texto, como esa corriente de 

agua que atravesó nuestro paisaje dinamizándolo y vivificándolo. Pedirle reconocimiento, 

es instrumentalizar un saber que ella ha dado gratis y por amor, en esa visible vocación de 

maestra; de quien por amor oye la llamada. Es convertir el intercambio amoroso de 

pensamiento en trasmisión de conocimiento. Conversión de algo dinámico y vivo, ya que 

sin relación entre criaturas humanas no es posible, en cosa, objeto al servicio de: 

Instrumento. Me sitúa en la filosofía del conocimiento del pater. Jerárquica, violenta. 

Constructor de una realidad con raíz en la escisión de un sujeto; abstracto, neutro, negador 

de la mismidad y objetivador de la otredad. Asesino de Sofía y de la relación de la criatura 

humana con la fuente de saber original y por tanto, homicida de la madre; primera 

maestra. 

Considero que una puede reconocerse en el pensamiento de la otra pero es responsabilidad 

de cada una hacer con ese pensamiento lo que hizo de ella. El Pensamiento de la Diferencia 

lo ha llamado “partir de sí” y es una determinación propia con y sin coincidencia. Es en 

este punto donde considero que se ha dado una relación instrumental en relación a María-

Milagros. ¿Por qué pedir a alguien reconocimiento cuando llega a ti su pensamiento como 

un don? 

En este texto quise y quiero, expresar el poso de violencia que conllevan las demandas de 

reconocimiento en cuanto a pensamiento se refiere. Al reescribirlo con el paso del tiempo, 

como al pelar una cebolla, han aparecido nuevas capas ocultas en las que asoma el daño 

que el reconocimiento ha intentado hacer a la grandeza femenina y al don que nuestra 

madre nos da libre y por amor. Cuerpo y palabra. Estas últimas semanas vemos la 

insistencia en el reconocimiento de la nación como origen. Al leer el texto “Matria” de 

María-Milagros Rivera Garretas, sentí que encontraba una aguja en un pajar. Me dio 

calma. También, una conversación con Gloria Luis Peralvo y su regalo de unas palabras 

llenas de inteligencia, me han ayudado a vislumbrar el eco del deseo del reconocimiento 

del pater que a mi pesar, aún resuena en mí. Aunque también sé, como muchas y otros, 

que es posible hacer caso omiso. No oír al moribundo.  

Pese a los esfuerzos de algunos hombres, empeñados en poner en pie el cadáver patriarcal, 

hoy su tufo se hace insoportable. Muchas mujeres y algunos hombres, sabemos que el 

muerto viviente aunque infecte ya no siembra significados y que su fin, es sólo cuestión de 

tiempo. Sé que tenemos puesta la mirada en otro sitio. Como dice este fragmento del 



poema “La mirada” de María Zambrano; “Sólo cuando la mirada se abre al par de lo visible 

se hace una aurora. Y se detiene entonces, aunque no perdure y sólo sea fugitivamente, sin 

apenas duración, pues que crea así el instante. El instante que es al par indeleblemente 

uno y duradero. La unidad, pues, entre el instante fugitivo e inasible y lo que perdura”. 

25/09/2017 

Cursos DUODA 
 

http://www.ub.edu/duoda/web/es/cursos/6/

