La revista DUODA 2-40 (1991-2011)
Maria Milagros Rivera Garretas

La revista DUODA nacié en 1991, en un centro de investigacién de mujeres de la
Universidad de Barcelona que se llama también Duoda. El centro lo habiamos fundado en
1982 unas pocas mujeres que éramos entonces, unas, profesoras no numerarias, otras,
estudiantes y, otras, recién licenciadas en Historia. EI primer nombre del grupo fue Centre
d’Investigacid Historica de la Dona; este nombre se fue transformando como sin querer en
Duoda precisamente a raiz del nacimiento de la revista y del impulso de un grupo de
investigacion fundado en 1988 que se llamaba Projecte Duoda.

El nombre de Duoda lo tomamos de una escritora que la historiografia feminista habia
redescubierto algunos afios antes con sorpresa, porque de ella no habiamos oido hablar en la
universidad. Duoda o Dhuoda fue una noble franca muy culta, de lengua materna germanica,
nacida hacia el afio 803. Se caso en la capilla palatina de Aquisgran con Bernat de Septimania,
un sobrino segundo de Carlomagno, pasando al casarse a ser marquesa de Septimania y
condesa de Barcelona, Girona, Ampurias y Rosellén. Vivié en Uzes, donde nacio, el 29 de
noviembre del 826, su “deseadisimo” hijo Guillermo; casi quince afios mas tarde, el 22 de
marzo del 841, nacio su hijo Bernat. Poco después, el marido se llevo a los dos nifios, con el
fin de usarlos como prenda de sus intereses y luchas de poder. Para aliviar su dolor y
contribuir a que sus hijos pensaran en ella y se educasen segun su deseo, Dhuoda les escribio
entonces, en latin, un Libro manual —o sea, un libro que llevar y tener a mano—. Lo empezo el
30 de noviembre del 841 y lo termind el 2 de febrero del 843, sin saber todavia qué nombre le
habian puesto a su hijo pequefio. En la Biblioteca de Catalufia, se conserva uno de los
manuscritos de su obra (BC 569).

La figura de la escritora Duoda fue una luz para las fundadoras de la revista. Porque nos
indicdé un horizonte simbdlico —0 sea, un horizonte de sentido— que no se cerraba en la
insignificancia o en la miseria femenina, sino que estaba abierto infinitamente a la libertad, a
una libertad propia de mujer porque orientada por la fecundidad, la fecundidad en todos los
sentidos de la palabra. Descubrimos que Duoda no habia respondido a la violencia de su
marido con mas violencia, es decir, no habia sucumbido a los términos que €l imponia, ni se
habia quedado tampoco ni paralizada ni ahogada en el lamento. Sino que habia inventado una

mediacidn extraordinaria: un libro con el que ella procur6 educar a sus hijos para la felicidad



y para la vida, guiada por el amor que sentia hacia ellos. El deseo que le movio a escribir fue —
segun ella misma dice— el hacer lo posible para que sus hijos vivieran y fueran felices: algo asi
de simple y asi de dificil. De esta manera, ella alcanzo algo esencial para una mujer, algo que
es la independencia simbolica.

La mediacion inventada por Dhuoda para obtener la independencia simbdlica —
mediacion que fue el libro vivo, el libro que propicia la vida ensefiando la competencia de
saber estar aqui en el mundo— es la unica que ha perdurado en el tiempo con fecundidad,
inspirando a mujeres que vivimos mas de once siglos después de ella; no quedando, en
cambio, de su marido mas que su condicion de padre y la memoria de luchas nobiliarias de
poder en la corte carolingia, luchas terribles que le costarian la vida, pues fue decapitado en
Toulouse por orden del emperador Carlos el Calvo meses después de que Dhuoda terminara la
escritura de su libro.

La revista Duoda tiene desde que nacid un rasgo original. Es su ser camino de
transmision y de creacion de politica y de pensamiento de la diferencia sexual. En ella se han
publicado muchos articulos dedicados a distintos aspectos de la politica de las mujeres; por
ejemplo, a la autoridad femenina, la libertad femenina, el orden simbdlico de la madre, la
practica de la paz, la disparidad entre mujeres, la escritura femenina, el final del patriarcado,
las expresiones libres del ser mujer en la historia, la excelencia femenina..., etc.

“La diferencia sexual es uno de los problemas o el problema que nuestra época tiene
que pensar”, escribio Luce Irigaray a principios de los afios ochenta del siglo XX. Porque el
sexo femenino —decia Irigaray— “no tiene nada que ver”: no tiene nada que ver en el doble
sentido de que esta oculto y de que no tiene nada que ver con el sexo masculino. Hoy ya no es
un problema la diferencia sexual, sino una rigueza para la convivencia politica. Pero la
seguimos pensando Yy, sobre todo, practicando, porque cuesta ponerla en juego en el
conocimiento y en la politica, ya que el poder social se empefia y se esfuerza de mil maneras
en ocupar él solo todo el espacio de la politica y del conocimiento. La diferencia sexual es el
hecho de ser mujer u hombre, interpretado y dicho por cada mujer u hombre en lengua
materna, es decir, libremente, sin sumision a ideologias, aunque las conozca y, algunas, las
admire.

En cuanto al nimero 40 de la revista, voy a conectarlo primero con un articulo del 39

titulado La herencia de las trovadoras: de las trovadoras a las preciosas, de Mariri
2



Martinengo y Marie-Thérese Giraud, porque tiene un vinculo de sentido con el Tema
monogréafico del 40, dedicado a La historia viviente.

El articulo sobre La herencia de las trovadoras dice algo que me parece importante
sobre la memoria historica de las mujeres. La memoria histdrica es una cuestion que preocupa
hoy a los hombres y a las mujeres de maneras distintas. A las mujeres, lo que hoy se entiende
por memoria historica, que son principalmente hechos traumaticos, guerras y terrorismos, nos
interesa para encontrar mediaciones con las que rescatar y redimir esa memoria, de modo que
no pese tanto sobre el presente que aborte su creatividad, la creatividad propia del presente.
Pero las autoras de este articulo nos traen la memoria de la belleza, del amor, de la poesia, de
la conversacion y de la préctica de la relacion: es decir, nos traen la memoria de otro
simbdlico, un simbdlico que no tiene nada que ver. Y traen también a la cabeza otra cuestion
que interesa mucho a quien quiere adentrarse méas en la historia, en su utilidad para la vida
hoy. Es la cuestion de la continuidad del relato, de las historias, y su manera de enlazarse en el
tiempo. La historia masculinamente entendida es continua, encadenada; las filésofas de
Didtima han asociado la historia de las mujeres con la discontinuidad. En el articulo de
DUODA 39 que comento se documenta la discontinuidad, si, de nuestra historia, pero
entrelazada siempre con una continuidad subterranea, la continuidad de la genealogia y de la
lengua maternas; una historia oscura, que a temporadas “no tiene nada que ver”, como pasa
con el ciclo de vida de muchas plantas, y que sale para darse a conocer cuando llega el tiempo
en el que las mujeres con independencia simbolica tienen algo, algo propio, que decir. Asi ha
ocurrido con la memoria de las trovadoras, que es historia de la politica de las mujeres hecha
poesia, historia que las preciosas del siglo XVII conocieron y rebrotaron con muchisima
creatividad, y que nosotras perdimos de pequefias y hemos reencontrado de mayores, de
NnUevo con una potencia creativa especial.

Sobre el monografico de DUODA 40, La historia viviente, puedo decir que tiene la
Importancia que una le pueda o le quiera dar a un cambio radical de camino, de camino de
comprension de la historia, y de horizonte de sentido del lenguaje de la historia. Este camino
deja de lado por completo el método tradicional, un método, el tradicional, consistente en
escuchar la memoria y mirar la vida apuntandose a la hilera de lo ya pensado y dicho. Lo deja
atras para poner en medio, entre pasado y presente, a la historiadora que esta escribiendo y

explicando la historia. Esta revolucion la estan haciendo las que forman la Comunita di storia
3



vivente de la Libreria de mujeres de Milan. Cinco de los seis articulos del Tema monografico
del ndmero 40 estan escritos por ellas: por Mariri Martinengo, Laura Minguzzi, Luciana
Tavernini y Marina Santini, y uno, breve, en comun. La historia viviente es una préctica en la
que la escritura de la historia se mezcla y combina con el desciframiento de los nudos intimos
de la historiadora o del historiador, esos nudos que no le dejan hablar o actuar politicamente
con soltura y originalidad.

Mariri Martinengo escribio de ello en el libro, de 2005, titulado La voce del silenzio.
Memoria e storia di Maria Massone, donna ““sottratta”. Parte de este libro esta traducido en el
Monogréafico de Duoda 40. En ese libro, Mariri Martinengo escribié que “Hay una historia
viviente anidada en cada una y cada uno de nosotros, formada por memorias, por afectos, por
signos en el inconsciente; no creo que solo tenga valor histdrico lo que esta afuera, lo que otro
ha certificado, la famosa historia objetiva. Yo narro una historia viviente que no rechaza la
imaginacion, una imaginacion que hunde sus raices en la experiencia personal, historia méas
verdadera porque no borra las razones del amor, no expulsa las relaciones de su proceso
cognitivo”. Su historia viviente era la memoria de su abuela, Maria Massone, recluida en una
casa de reposo desde algo después de dar a luz a su quinto hijo hasta su muerte muchos afos
después. Del desciframiento y el relato de esta historia, vivida en su inconsciente y en sus
sintomas, ella hizo la tela de arafia de su obra de historia, de su libro concreto, y, también, de
su propia transformacién personal para vivir mas libre y con mas gusto por las cosas, las
relaciones y la felicidad disponible, felicidad que muchas veces esta ahi pero algo la estorba y
una no alcanza a disfrutar. A esto se le puede llamar “liberacion de la objetividad”. No solo
sin renunciar a la verdad, sino mostrandola o, mejor, atreviéndose a “abrazar lo verdadero”,
como dicen las autoras de la Comunita di storia vivente en su conjunto, en el breve texto
comun titulado Premisa esencial.

Laura Minguzzi, en su articulo La historia rechazada, historia como vida significante,
trabaja el nudo, quiza el mas dificil, de la vida de una mujer, que es la muerte violenta de la
madre cuando la hija es una chica joven. Y logra escribir, desde la observacion (cuando esta
llega a ser posible) de los sintomas de ese nudo, la historia del proceso de transformacion
violenta de una zona del norte de Italia, de rural a industrializada durante la segunda mitad del
siglo XX. Hasta ser incluso capaz de asociar la obcecacion masculina por la industria quimica

de esos afios con el agujero de ozono vy, este, con el agujero irremediable que dejaron en sus
4



entrafias la muerte de la madre y los acontecimientos (depresion, destructividad de cierta
medicina, etc.) que la precedieron durante afios. Puedo decir que costara olvidar la clase de
historia de la industrializacion de Europa en la segunda mitad del siglo XX después de leer
este texto o escuchar su explicacion en un aula.

Luciana Tavernini en Los grumos oscuros del desorden simbdlico explica su practica de
la historia viviente narrando, entre otras cosas, experiencias vinculadas con la sexualidad que
estan en el origen de una dificultad bastante femenina que es el hablar en publico, o sea el
tomar la palabra para decir lo que es. Habla, por ejemplo, partiendo de si, de las
consecuencias que puede tener la dificultad de la madre para encontrar las palabras con que
contar a su hija la concepcion y el nacimiento; esta dificultad de la madre oscurece la relacion
de la hija con la heterosexualidad y, en su experiencia, resulta o puede resultar creadora de
falsas vivencias, de esa tendencia femenina a fantasear, a desrealizar.

Marina Santini, en El rostro ambiguo de la preferencia, descifra su experiencia infantil
de alumna preferida de la maestra y de la contradiccion entre las ideas politicas de la maestra
y las de su madre y su padre; y lleva esta experiencia a la historia de la necesidad y de la
dificultad para formular juicios u opiniones propias en su vida adulta; y la lleva, también, a la
historia de su profesion de maestra, una profesion ejercida por ella durante los dltimos veinte
afios, afios en los que la pedagogia de la diferencia ha apostado precisamente por la
preferencia en el trato entre profesora y alumnas concretas, preferencia que impida que el
principio de igualdad de los sexos allane la riqueza de la diferencia de ser mujer, y que a
Marina, a consecuencia del grumo suyo infantil, le costd ver en lo que tenia de posible fuente
de libertad femenina hasta que lo trabajo en la comunidad de historia viviente.

En alguno de estos articulos sale la experiencia que dice que, a veces, la practica de la
historia viviente se libera mas cuando la madre ya no esta. Esto es asi, no porque ella fuera un
obstaculo insuperable para esta practica, sino porgue la hija toma entonces conciencia de que
la madre tiene un limite, un limite que indica que no se le puede pedir todo, es decir, que los
grumos que ha dejado la relacion con ella son, precisamente, limitados, superables, y que hay
una parte sustancial que pertenece a la hija en el trabajo de lo negativo de la relacion con la

madre.



DUODA

Estudis
de la Diferéncia Sexual

Estudios
de la Diferencia Sexual

Universitat de Barcelona

40
2011




	La revista DUODA 2-40 (1991-2011)

