
La revista DUODA 2-40 (1991-2011) 

María Milagros Rivera Garretas 

 La revista DUODA nació en 1991, en un centro de investigación de mujeres de la 

Universidad de Barcelona que se llama también Duoda.  El centro lo habíamos fundado en 

1982 unas pocas mujeres que éramos entonces, unas,  profesoras no numerarias, otras, 

estudiantes y, otras, recién licenciadas en Historia. El primer nombre del grupo fue Centre 

d’Investigació Històrica de la Dona; este nombre se fue transformando como sin querer en 

Duoda precisamente a raíz del nacimiento de la revista y del impulso de un grupo de 

investigación fundado en 1988 que se llamaba Projecte Duoda. 

El nombre de Duoda lo tomamos de una escritora que la historiografía feminista había 

redescubierto algunos años antes con sorpresa, porque de ella no habíamos oído hablar en la 

universidad. Duoda o Dhuoda fue una noble franca muy culta, de lengua materna germánica, 

nacida hacia el año 803. Se casó en la capilla palatina de Aquisgrán con Bernat de Septimania, 

un sobrino segundo de Carlomagno, pasando al casarse a ser marquesa de Septimania y 

condesa de Barcelona, Girona, Ampurias y Rosellón. Vivió en Uzès, donde nació, el 29 de 

noviembre del 826, su “deseadísimo” hijo Guillermo; casi quince años más tarde, el 22 de 

marzo del 841, nació su hijo Bernat. Poco después, el marido se llevó a los dos niños, con el 

fin de usarlos como prenda de sus intereses y luchas de poder. Para aliviar su dolor y 

contribuir a que sus hijos pensaran en ella y se educasen según su deseo, Dhuoda les escribió 

entonces, en latín, un Libro manual –o sea, un libro que llevar y tener a mano–. Lo empezó el 

30 de noviembre del 841 y lo terminó el 2 de febrero del 843, sin saber todavía qué nombre le 

habían puesto a su hijo pequeño. En la Biblioteca de Cataluña, se conserva uno de los 

manuscritos de su obra (BC 569). 

 La figura de la escritora Duoda fue una luz para las fundadoras de la revista. Porque nos 

indicó un horizonte simbólico –o sea, un horizonte de sentido– que no se cerraba en la 

insignificancia o en la miseria femenina, sino que estaba abierto infinitamente a la libertad, a 

una libertad propia de mujer porque orientada por la fecundidad, la fecundidad en todos los 

sentidos de la palabra. Descubrimos que Duoda no había respondido a la violencia de su 

marido con más violencia, es decir, no había sucumbido a los términos que él imponía, ni se 

había quedado tampoco ni paralizada ni ahogada en el lamento. Sino que había inventado una 

mediación extraordinaria: un libro con el que ella procuró educar a sus hijos para la felicidad 



 2

y para la vida, guiada por el amor que sentía hacia ellos. El deseo que le movió a escribir fue –

según ella misma dice– el hacer lo posible para que sus hijos vivieran y fueran felices: algo así 

de simple y así de difícil. De esta manera, ella alcanzó algo esencial para una mujer, algo que 

es la independencia simbólica. 

La mediación inventada por Dhuoda para obtener la independencia simbólica –

mediación que fue el libro vivo, el libro que propicia la vida enseñando la competencia de 

saber estar aquí en el mundo– es la única que ha perdurado en el tiempo con fecundidad, 

inspirando a mujeres que vivimos más de once siglos después de ella; no quedando, en 

cambio, de su marido mas que su condición de padre y la memoria de luchas nobiliarias de 

poder en la corte carolingia, luchas terribles que le costarían la vida, pues fue decapitado en 

Toulouse por orden del emperador Carlos el Calvo meses después de que Dhuoda terminara la 

escritura de su libro. 

 La revista Duoda tiene desde que nació un rasgo original. Es su ser camino de 

transmisión y de creación de política y de pensamiento de la diferencia sexual. En ella se han 

publicado muchos artículos dedicados a distintos aspectos de la política de las mujeres; por 

ejemplo, a la autoridad femenina, la libertad femenina, el orden simbólico de la madre, la 

práctica de la paz, la disparidad entre mujeres, la escritura femenina, el final del patriarcado, 

las expresiones libres del ser mujer en la historia, la excelencia femenina..., etc. 

 “La diferencia sexual es uno de los problemas o el problema que nuestra época tiene 

que pensar”, escribió Luce Irigaray a principios de los años ochenta del siglo XX. Porque el 

sexo femenino –decía Irigaray– “no tiene nada que ver”: no tiene nada que ver en el doble 

sentido de que está oculto y de que no tiene nada que ver con el sexo masculino. Hoy ya no es 

un problema la diferencia sexual, sino una riqueza para la convivencia política. Pero la 

seguimos pensando y, sobre todo, practicando, porque cuesta ponerla en juego en el 

conocimiento y en la política, ya que el poder social se empeña y se esfuerza de mil maneras 

en ocupar él solo todo el espacio de la política y del conocimiento. La diferencia sexual es el 

hecho de ser mujer u hombre, interpretado y dicho por cada mujer u hombre en lengua 

materna, es decir, libremente, sin sumisión a ideologías, aunque las conozca y, algunas, las 

admire. 

 En cuanto al número 40 de la revista, voy a conectarlo primero con un artículo del 39 

titulado La herencia de las trovadoras: de las trovadoras a las preciosas, de Marirì 



 3

Martinengo y Marie-Thérèse Giraud, porque tiene un vínculo de sentido con el Tema 

monográfico del 40, dedicado a La historia viviente.  

 El artículo sobre La herencia de las trovadoras dice algo que me parece importante 

sobre la memoria histórica de las mujeres. La memoria histórica es una cuestión que preocupa 

hoy a los hombres y a las mujeres de maneras distintas. A las mujeres, lo que hoy se entiende 

por memoria histórica, que son principalmente hechos traumáticos, guerras y terrorismos, nos 

interesa para encontrar mediaciones con las que rescatar y redimir esa memoria, de modo que 

no pese tanto sobre el presente que aborte su creatividad, la creatividad propia del presente. 

Pero las autoras de este artículo nos traen la memoria de la belleza, del amor, de la poesía, de 

la conversación y de la práctica de la relación: es decir, nos traen la memoria de otro 

simbólico, un simbólico que no tiene nada que ver. Y traen también a la cabeza otra cuestión 

que interesa mucho a quien quiere adentrarse más en la historia, en su utilidad para la vida 

hoy. Es la cuestión de la continuidad del relato, de las historias, y su manera de enlazarse en el 

tiempo. La historia masculinamente entendida es continua, encadenada; las filósofas de 

Diótima han asociado la historia de las mujeres con la discontinuidad. En el artículo de 

DUODA 39 que comento se documenta la discontinuidad, sí, de nuestra historia, pero 

entrelazada siempre con una continuidad subterránea, la continuidad de la genealogía y de la 

lengua maternas; una historia oscura, que a temporadas “no tiene nada que ver”, como pasa 

con el ciclo de vida de muchas plantas, y que sale para darse a conocer cuando llega el tiempo 

en el que las mujeres con independencia simbólica tienen algo, algo propio, que decir. Así ha 

ocurrido con la memoria de las trovadoras, que es historia de la política de las mujeres hecha 

poesía, historia que las preciosas del siglo XVII conocieron y rebrotaron con muchísima 

creatividad, y que nosotras perdimos de pequeñas y hemos reencontrado de mayores, de 

nuevo con una potencia creativa especial. 

 Sobre el monográfico de DUODA 40, La historia viviente, puedo decir que tiene la 

importancia que una le pueda o le quiera dar a un cambio radical de camino, de camino de 

comprensión de la historia, y de horizonte de sentido del lenguaje de la historia. Este camino 

deja de lado por completo el método tradicional, un método, el tradicional, consistente en 

escuchar la memoria y mirar la vida apuntándose a la hilera de lo ya pensado y dicho. Lo deja 

atrás para poner en medio, entre pasado y presente, a la historiadora que está escribiendo y 

explicando la historia. Esta revolución la están haciendo las que forman la Comunità di storia 



 4

vivente de la Librería de mujeres de Milán. Cinco de los seis artículos del Tema monográfico 

del número 40 están escritos por ellas: por Marirì Martinengo, Laura Minguzzi, Luciana 

Tavernini y Marina Santini, y uno, breve, en común. La historia viviente es una práctica en la 

que la escritura de la historia se mezcla y combina con el desciframiento de los nudos íntimos 

de la historiadora o del historiador, esos nudos que no le dejan hablar o actuar políticamente 

con soltura y originalidad. 

 Marirì Martinengo escribió de ello en el libro, de 2005, titulado La voce del silenzio. 

Memoria e storia di Maria Massone, donna “sottratta”. Parte de este libro está traducido en el 

Monográfico de Duoda 40. En ese libro, Marirì Martinengo escribió que “Hay una historia 

viviente anidada en cada una y cada uno de nosotros, formada por memorias, por afectos, por 

signos en el inconsciente; no creo que solo tenga valor histórico lo que está afuera, lo que otro 

ha certificado, la famosa historia objetiva. Yo narro una historia viviente que no rechaza la 

imaginación, una imaginación que hunde sus raíces en la experiencia personal, historia más 

verdadera porque no borra las razones del amor, no expulsa las relaciones de su proceso 

cognitivo”. Su historia viviente era la memoria de su abuela, Maria Massone, recluida en una 

casa de reposo desde algo después de dar a luz a su quinto hijo hasta su muerte muchos años 

después. Del desciframiento y el relato de esta historia, vivida en su inconsciente y en sus 

síntomas, ella hizo la tela de araña de su obra de historia, de su libro concreto, y, también, de 

su propia transformación personal para vivir más libre y con más gusto por las cosas, las 

relaciones y la felicidad disponible, felicidad que muchas veces está ahí pero algo la estorba y 

una no alcanza a disfrutar. A esto se le puede llamar “liberación de la objetividad”. No solo 

sin renunciar a la verdad, sino mostrándola o, mejor, atreviéndose a “abrazar lo verdadero”, 

como dicen las autoras de la Comunità di storia vivente en su conjunto, en el breve texto 

común titulado Premisa esencial. 

 Laura Minguzzi, en su artículo La historia rechazada, historia como vida significante, 

trabaja el nudo, quizá el más difícil, de la vida de una mujer, que es la muerte violenta de la 

madre cuando la hija es una chica joven. Y logra escribir, desde la observación (cuando esta 

llega a ser posible) de los síntomas de ese nudo, la historia del proceso de transformación 

violenta de una zona del norte de Italia, de rural a industrializada durante la segunda mitad del 

siglo XX. Hasta ser incluso capaz de asociar la obcecación masculina por la industria química 

de esos años con el agujero de ozono y, este, con el agujero irremediable que dejaron en sus 



 5

entrañas la muerte de la madre y los acontecimientos (depresión, destructividad de cierta 

medicina, etc.) que la precedieron durante años. Puedo decir que costará olvidar la clase de 

historia de la industrialización de Europa en la segunda mitad del siglo XX después de leer 

este texto o escuchar su explicación en un aula. 

 Luciana Tavernini en Los grumos oscuros del desorden simbólico explica su práctica de 

la historia viviente narrando, entre otras cosas, experiencias vinculadas con la sexualidad que 

están en el origen de una dificultad bastante femenina que es el hablar en público, o sea el 

tomar la palabra para decir lo que es. Habla, por ejemplo, partiendo de sí, de las 

consecuencias que puede tener la dificultad de la madre para encontrar las palabras con que 

contar a su hija la concepción y el nacimiento; esta dificultad de la madre oscurece la relación 

de la hija con la heterosexualidad y, en su experiencia, resulta o puede resultar creadora de 

falsas vivencias, de esa tendencia femenina a fantasear, a desrealizar. 

 Marina Santini, en El rostro ambiguo de la preferencia, descifra su experiencia infantil 

de alumna preferida de la maestra y de la contradicción entre las ideas políticas de la maestra 

y las de su madre y su padre; y lleva esta experiencia a la historia de la necesidad y de la 

dificultad para formular juicios u opiniones propias en su vida adulta; y la lleva, también, a la 

historia de su profesión de maestra, una profesión ejercida por ella durante los últimos veinte 

años, años en los que la pedagogía de la diferencia ha apostado precisamente por la 

preferencia en el trato entre profesora y alumnas concretas, preferencia que impida que el 

principio de igualdad de los sexos allane la riqueza de la diferencia de ser mujer, y que a 

Marina, a consecuencia del grumo suyo infantil, le costó ver en lo que tenía de posible fuente 

de libertad femenina hasta que lo trabajó en la comunidad de historia viviente. 

 En alguno de estos artículos sale la experiencia que dice que, a veces, la práctica de la 

historia viviente se libera más cuando la madre ya no está. Esto es así, no porque ella fuera un 

obstáculo insuperable para esta práctica, sino porque la hija toma entonces conciencia de que 

la madre tiene un límite, un límite que indica que no se le puede pedir todo, es decir, que los 

grumos que ha dejado la relación con ella son, precisamente, limitados, superables, y que hay 

una parte sustancial que pertenece a la hija en el trabajo de lo negativo de la relación con la 

madre.  

 



 

 6


	La revista DUODA 2-40 (1991-2011)

