
 

 

 
Duoda Centre de Recerca UB 
Adolf Florensa, 8      
08028 Barcelona 
Tel.: + 34 934 481 399 
www.ub.edu/duoda/  
duoda@ub.edu  

 
 

 
http://www.ub.edu/duoda/web/es/textos/1/227/ 

 

Jueves 21 de junio de 2018 a las 19:30 

Llibreria Pròleg, Sant Pere Més Alt, 46, Barcelona 

Virginia Woolf, Un cuarto propio, prólogo, traducción y notas de María-Milagros Rivera Garretas. 

Madrid, Sabina editorial, 2018. 137 págs. 14 €  

 
 
Un cuarto propio traducido en femenino es otro libro 
María-Milagros Rivera Garretas 
 
Mi experiencia de traducción del icono espléndido del feminismo que es Un cuarto propio 

ha ido acompañada de un proceso de toma de conciencia del peso del patriarcado en mí que 

se dio primero en 2002 y se repitió el año pasado, 2017. En 2002 hice la traducción, que 

publicó la editorial horas y Horas al año siguiente; en 2017 revisé esa traducción, que ha 

salido este año 2018 en Sabina editorial. Yo tenía ya en 2002 mucha experiencia en la 

traducción y en el feminismo de la diferencia sexual y, sin embargo, tuve que tomar 

conciencia de hasta qué punto es difícil usar, al traducir, una lengua no sexista. Hay en una –

en mí– más usos lingüísticos patriarcales inconscientes que los que yo imaginaba. Y esos 

usos patriarcales están en continua revisión. Por eso, la traducción que presentamos hoy y la 

publicada en 2003 son la misma y son distintas. Y ambas hacen otro libro, distinto de las 

traducciones anteriores en lengua castellana. Pongo dos ejemplos. Uno es la primera frase 

del libro, sobre la que volveré luego. Aquí no me traicionó el inconsciente sino el miedo, un 

miedo que entonces no supe dilucidar que era patriarcado en mí y consideré prudencia. El 

segundo es la palabra “prostituta”, que no me gustaba pero no sabía cómo resolver; ahora he 

puesto “prostituida”, y con naturalidad, porque sé a ciencia cierta que las mujeres no nos 

prostituimos sino que somos prostituidas a la fuerza ya que, si eso de lo que estamos 

hablando es libre, no es prostitución. Entre las dos palabras media un abismo, un abismo 

pequeño pero infinito. 

 

Un cuarto propio es, creo, la obra más influyente de Virginia Woolf (1882-1941) y la más 

interesante y conmovedora del pensamiento político del siglo XX. Es una de esas obras que, 

sin ruido, siguen cambiando vidas de mujeres generación tras generación noventa años 

después de su primera escritura. Cambiando vidas de mujeres, cambia la vida entera. 

Cambiando la política de las mujeres, cambia la política entera, como estamos viendo en el 

presente. Recuerdo de hace unos meses la sala de un teatro de Madrid llenándose todos los 

días de mujeres, muchas muy jóvenes, que escuchaban emocionadas una selección de textos 

dramatizados de esta obra, con un éxito que creo que se ha vuelto a repetir esta temporada. 

 

Un cuarto propio nació de unas conferencias que Virginia Woolf dio en octubre de 1928 en 

la Universidad de Cambridge, en dos colegios universitarios para mujeres: Girton College y 

Newnham College.1 Las conferencias las revisó y las amplió para su publicación por 

                                                 
1 La conferencia en la Arts Society de Newnham College fue en 20 de octubre; la de la 

ODTAA de Girton, el 26 de octubre. Odtaa deriva de One damn thing after another, 

novela de John Mansfield publicada en 1926 (Michèle Barrett, Introduction a Virginia 

http://www.ub.edu/duoda/
mailto:duoda@ub.edu
http://www.ub.edu/duoda/web/es/textos/1/227/


 

 

 
Duoda Centre de Recerca UB 
Adolf Florensa, 8      
08028 Barcelona 
Tel.: + 34 934 481 399 
www.ub.edu/duoda/  
duoda@ub.edu  

 
 

Hogarth Press un año más tarde, en octubre de 1929.2 El éxito llegó enseguida: tres meses 

después de la publicación se habían vendido diez mil ejemplares.3 De la influencia del libro 

escribió, por ejemplo, Marguerite Duras: “He leído Un cuarto propio de Virginia Woolf, y 

La Bruja, de Michelet. Ya no tengo ninguna biblioteca. Me he deshecho de ella, de toda idea 

de biblioteca también. Estos dos libros, es como si hubiera abierto mi propio cuerpo y mi 

cabeza, y leyera el relato de mi vida en la Edad Media, en los bosques, en las fábricas del 

siglo XIX. No he encontrado ni a un solo hombre que haya leído a la Woolf. Estamos 

separados, como dice ella en sus novelas, M.D.”4 Y Carmen Martín Gaite: “Cuando cerré el 

libro, tenía la intuición de que un hombre nunca se habría enfrentado de aquella manera con 

temas similares. ¿Pero en qué consistía esa manera? Para mí misma resultaba difícil justificar 

aquella intuición y mucho menos convertirla en teoría. Y, sin embargo, la pregunta se me 

había formulado, arrancaba del libro de Virginia Woolf y quedaba flotando en el aire.”5 

 

¿Y qué es lo que tiene este libro que resulta tan influyente, tan inspirador y tan demoledor al 

mismo tiempo? Yo diría que consigue salvar la política de las mujeres cuando está a punto 

de perecer engullida por la seducción del poder social patriarcal o por el miedo de que el 

régimen patriarcal de significado se nos caiga encima a las mujeres. Es una revolución 

comparable con la que hizo Cristina de Pizán cuando escribió La Ciudad de las Damas a 

principios del siglo XV, o con la que hicieron las trovadoras en el siglo XII, o las muradas 

medievales que se tapiaban ancladas en lo alto para vivir y escribir sus visiones. Es una 

revolución que no se enfrenta directamente con el patriarcado sino que da un rodeo, hace un 

quiebro que le permite triunfar sobre el patriarcado sin derramamiento de sangre, llevando la 

vida más allá o más acá de lo que hay, sin encallarse en el amargo estar en contra. El quiebro 

consiste en enfrentarse con las mujeres o con la parte de cada mujer que está sosteniendo el 

patriarcado. En 1928, eran las mujeres de los partidos políticos, fueran sufragistas 

conservadoras o socialistas, activistas comunistas o anarquistas, y era también el patriarcado 

que está en mí, anidado en mayor o menor medida en cada una de nosotras. Mucho del 

patriarcado anidaba entonces en la lucha por la igualdad de derechos. Virginia Woolf sabía 

que la igualdad de derechos no era el camino: sabía que hay derechos que no dan libertad 

porque, como todo el Derecho, están pensados por y para hombres. Sabía que los derechos 

pueden ser incluso, para la libertad, un obstáculo, una barrera de sentido (Clara Jourdan): 

promulgando un derecho, codificas y, codificando, limitas las posibilidades de acción. 

                                                                                                                                                       

Woolf, A Room of One’s Own and  Three Guineas, Londres, Penguin, 1993, 105). 
2 Anota en su diario el lunes, 19 de agosto de 1929: “Supongo que me interrumpió la cena. Y 

ahora abro este libro en otro estado mental, para dejar constancia del bendito hecho de 

que, para bien o para mal, acabo de hacer la última corrección de Mujeres y Literatura o 

Una habitación propia. No volveré a leerlo nunca, supongo. ¿Bueno o malo? Tiene una 

vida inquieta, creo. Notas que la criatura arquea la espalda y sale galopando, aunque, 

como de costumbre, buena parte es acuoso y endeble y cantado en una voz demasiado 

alta” (Virginia Woolf, Diarios, 1925-1930, ed. de Anne Olivier Bell, trad. de Maribel de 

Juan, Madrid, Siruela, 2003, 214-215). 
3 Virginia Woolf, Diarios, 1925-1930, 254. 
4 Marguerite Duras, La vida material, trad. de Menene Gras Balaguer, Barcelona, Plaza y 

Janés, 1993, 56. 
5 Carmen Martín Gaite, Desde la ventana, Madrid, Espasa Calpe, 1987, 12. 

http://www.ub.edu/duoda/
mailto:duoda@ub.edu


 

 

 
Duoda Centre de Recerca UB 
Adolf Florensa, 8      
08028 Barcelona 
Tel.: + 34 934 481 399 
www.ub.edu/duoda/  
duoda@ub.edu  

 
 

 

¿Cómo lo hace el libro? Lo hace pensando la experiencia femenina libre y poniéndola en 

palabras. Esta es la palanca. Así, lo que sale de Un cuarto propio es el salto a una colocación 

simbólica distinta, libre de todo residuo patriarcal, no “paralizada por emociones sin 

correspondencia con el lenguaje”, como escribieron las de la Librería de mujeres de Milán 

de su experiencia del descubrimiento de la libertad femenina, ayudadas también por este 

libro.6 Dicho de otra manera, Virginia Woolf propone una toma de conciencia que me libere 

del patriarcado en mí y me desbloquee la creatividad que tengo como mujer. El residuo 

patriarcal se presenta como miedo, por ejemplo: miedo de que si dices de verdad tus 

emociones, tu sentir, el mundo se te caiga encima. Un cuarto propio enseña las palabras para 

decir esas emociones libres de modo que el mundo no se te caiga encima sino que te 

transforme a ti desde dentro. La toma de conciencia es eso: ya no eres la misma, ya no te 

encontrarán donde esperaban encontrarte ni accederás a lo que antes accedías ni pensarás ni 

dirás lo que antes pensabas y decías. El mundo toma otro color. 

 

Virginia Woolf lo dice con una alegoría: toda mujer, para ser escritora, o sea, para decir lo 

que tiene que ser dicho por ella, necesita 500 libras al año y un cuarto propio. Las 500 libras 

no están por el dinero ganado con un trabajo asalariado sino que, enigmáticamente, son fruto 

del don y de la magia: una tía lejana le deja un legado, el bolso genera un billete cada vez 

que ella lo abre para pagar... ¿A qué se refiere? A que las mujeres tenemos nuestra propia 

productividad, la productividad en vida y en relaciones, una productividad con su propia 

riqueza y excedente: una productividad no medible en dinero pero que tiene que valer para 

pagar. El cuarto propio es la independencia simbólica, que deriva de una independencia 

económica no generada por el dinero. ¿Incomprensible? Sí, pero verdadero. Por eso 

seguimos leyendo una y otra vez Un cuarto propio. Para ver si acabamos de descifrar el 

enigma. 

 

Las palabras, el decir, son muy importantes en este libro. Por eso hablaré un poquito más de 

la traducción. Veréis, si la podéis leer, que ya empieza de un modo muy distinto del de las 

traducciones que hay, distinto también de la que yo misma hice en 2002-2003. El libro 

empieza increpando al público, un público de mujeres, con esta frase: “Pero –diréis– 

nosotras te pedimos que hablaras de las mujeres y la novela: ¿qué tiene que ver esto con un 

cuarto propio?”7 Las traducciones anteriores, incluida la mía publicada en 2003, quitan el 

“nosotras”, borrando la acción política que está en el origen del texto entero y de las 

conferencias que lo precedieron: borra que las conferencias las organizaron mujeres para un 

público de mujeres y para hablar de cuestiones políticas candentes que les interesaban a ellas 

y querían hablar entre ellas. Borra el feminismo, aunque esto resultará ser una misión 

imposible. Yo lo hice por miedo de no saber demostrar que todo se había cocido entre 

mujeres, considerando prudencia lo que en realidad era la falacia patriarcal de la 

demostración. 

                                                 
6 Librería de mujeres de Milán, No creas tener derechos. La generación de la libertad 

femenina en las ideas y vivencias de un grupo de mujeres, trad. de María Cinta Montagut 

Sancho con Anna Bofill, Madrid, horas y Horas, 1991, 11. 
7 Virginia Woolf, Un cuarto propio, prólogo, traducción y notas de María-Milagros Rivera 

Garretas, Madrid, Sabina editorial, 2018, 21. 

http://www.ub.edu/duoda/
mailto:duoda@ub.edu


 

 

 
Duoda Centre de Recerca UB 
Adolf Florensa, 8      
08028 Barcelona 
Tel.: + 34 934 481 399 
www.ub.edu/duoda/  
duoda@ub.edu  

 
 

 

Lo mismo o parecido pasa a lo largo de todo el libro: se borra el género femenino casi cada 

vez que la lengua inglesa, que tiene un modo propio de expresar la sexuación humana, usa 

un pronombre personal asexuado en inglés. Yo he usado el femenino y no el masculino para 

traducir pronombres que en inglés son asexuados. Lo he hecho cuando Virginia Woolf se 

dirige al público de las conferencias que forman el libro, un público de solo mujeres, o habla 

de sí misma, de otras mujeres, de personificaciones o de contextos femeninos, algo que, 

encima, pasa todo el rato, desde el principio hasta el final de la obra. Parece una decisión 

obvia, pero resulta que no lo es. La tentación del neutro está en nuestras cabezas y, a veces, 

en  nuestros corazones, y gana siempe en caso de duda porque la indoctrinación escolar y 

académica ha sido larga y terca: es uno de los residuos del patriarcado en mí más difíciles de 

erradicar. Es difícil porque, y uso a Hannah Arendt para abreviar, “solo me queda la lengua 

materna”, o sea, es lo único que nunca se pierde, sabiendo que la lengua materna no coincide 

con las lenguas nacionales. La madre no le dice a su niña “¡qué guapo estás!” Las 

revoluciones simbólicas son tan potentes que dan miedo. 

 

Mercedes Bengoechea, especialista en sociolingüística y traducción de la Universidad de 

Alcalá, en una reseña que hizo hace unos años de las tres traducciones que hay al español de 

este libro, mostró con un montón de ejemplos hasta qué punto cambia el libro si, en vez de 

traducir One como Uno cuando Virginia Woolf habla en primera persona o se dirige a su 

público femenino, se traduce como Una: “la permutación reiterada y constante del 

pronombre agenérico one en uno masculino” –escribe– “distorsiona el texto entero”.8 

Imaginaos la diferencia de sentir y de emoción entre leer montones de veces a lo largo de 

todo el libro “Una piensa” (es Virginia la que piensa) y leer “Uno piensa”, como hacen todas 

las demás traducciones. 

 

Y para mostrarlo elige, entre otros, el ejemplo siguiente. 

 

Traduce Jorge Luis Borges: 

 

“Antes me había ganado la vida mediante [...] las principales ocupaciones accesibles a una 

mujer antes de 1918. Ustedes no precisan, temo, que les describa en cada uno de sus detalles 

la dureza de ese trabajo, [...]. El hecho inicial de estar haciendo algo que a uno no le gusta y 

de hacerlo como un esclavo, con acompañamiento de lisonjas y adulaciones”. 

 

Traduzco yo: 

                                                 
8 Mercedes Bengoechea, Ressenyes. Virginia Woolf, Un cuarto propio, traducción de María-

Milagros Rivera Garretas, “DUODA. Revista de Estudios Feministas” 26 (2004) 181-

190; p. 184. Y sus: (In)fidelidad al proyecto de ‘A Room of One’s Own’ en la asignación 

de sexo a los pronombres en las traducciones al español, en Gloria Bazzocchi y Raffaella 

Tonin, eds., Identità e genere in ambito ispanico, Milán, Franco Angeli, 2010, 33-82; y 

de la misma autora Who are ‘you’, who are ‘we’ in ‘A Room of One’s Own’? The 

difference that sexual difference makes in Borges’ and Rivera-Garretas’ translations of 

Virginia Woolf’s essay, “The European Journal of Women’s Studies” 18-4 (2011) 411-

426, edición especial: “Living in Translation”. 

http://www.ub.edu/duoda/
mailto:duoda@ub.edu


 

 

 
Duoda Centre de Recerca UB 
Adolf Florensa, 8      
08028 Barcelona 
Tel.: + 34 934 481 399 
www.ub.edu/duoda/  
duoda@ub.edu  

 
 

 

“Hasta entonces me había ganado la vida mediante [...] las principales ocupaciones 

disponibles para las mujeres antes de 1918. Me temo que no hace falta que describa con 

detalle la dureza del trabajo [...]. Primero, el estar siempre haciendo un trabajo que una no 

deseaba hacer, y hacerlo como una esclava, halagando y adulando.” 

 

Puedo decir que, si el hablar como mujer es tenido en cuenta en la traducción de una autora 

que escriba como mujer, sale un libro distinto, más fiel, mucho más fiel y, también, más 

sensato, rico, satisfatorio y veraz. Porque la diferencia sexual es una riqueza de la condición 

humana: nadie nace ni vive en neutro. 

 

Por tanto, la traducción que nos ofrece hoy Sabina editorial es, con los errores que sin duda 

tendrá, la única que traduce lo que Virginia Woolf verdaderamente dijo en Un cuarto propio. 

Es una traducción que proporciona una experiencia de lectura mucho más convincente y un 

placer mucho más intenso, precisamente porque su uso de la lengua no es sexista sino fiel al 

hecho de que el mundo es uno y los sexos que lo habitan son dos.9 

 

Muchas gracias. 

 
 
 
http://www.mariamilagrosrivera.com/home.htm 

 
Cursos DUODA 

 

                                                 
9 Tomo de Lia Cigarini, Dos sexos, un mundo, en “Via Dogana” 56-57, septiembre 2001, 5-

6; “DUODA. Revista de Estudios Feministas” 28 (2005) 77-82; y Luisa Cavaliere, Lia 

Cigarini, Hay una buena diferencia. Un diálogo, nota introductoria, traducción y 

herramientas secundarias de María-Milagros Rivera Garretas, Biblioteca Virtual de 

investigación y Docencia Duoda (BViD), 2015, 

www.ub.edu/duoda/bvid/obras/Duoda.text.2015.09.0001.html  

 

http://www.ub.edu/duoda/
mailto:duoda@ub.edu
http://www.mariamilagrosrivera.com/home.htm
http://www.ub.edu/duoda/web/es/cursos/6/
http://www.ub.edu/duoda/bvid/obras/Duoda.text.2015.09.0001.html

