
  

 
Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730)                     Recibido/Received: 30/06/2015 

          Aceptado/Accepted: 30/06/2015 
349 

 

ARTÍCULOS RECENSIÓN 

 

De lo sintético a lo analítico: 

Sobre la historia cultural de la lengua y las escrituras egipcias* 
 

From synthetic to analytic: 

On the cultural history of the Egyptian language and writing systems 
 

Antonio J. Morales – Freie Universität Berlin 

Fabeckstr. 23-25, 14195, Berlin 

 

La colección El espejo y la lámpara nos presenta, en su decimoprimer volumen, una obra sin 

precedentes en la literatura egiptológica en español. Sin duda alguna, el público general, universitario y 

especializado encontrará en esta obra un estudio excelente, minucioso y ameno que contribuye a llenar un 

vacío en el tratamiento de la historia cultural de la lengua y las escrituras egipcias. El mérito reside, entre 

otras razones, en la erudición de su autor y en su capacidad para presentar los contenidos desde una 

“«perspectiva hispánica», es decir, en nuestra lengua y para un público de cultura hispana […] 

comparados, para su mejor ilustración, con realidades paralelas de la historia cultural de la lengua 

española y de la gramática española” (p. 19). Mediante el uso del latín, el árabe e incluso de ciertas 

afinidades tipológicas –no de parentesco– entre el egipcio y el español o el catalán (de origen 

indoeuropeos), el autor consigue facilitar al lector la comprensión de fenómenos complejos en la lengua 

egipcia y, con ello, clarificar los principales rasgos por cercanía a su propia lengua. Además, debido a la 

naturalidad y claridad de su narrativa, el volumen constituye un ejemplo notable del equilibrio al que este 

tipo de obras deben aspirar entre la divulgación y el rigor científico, beneficiando por igual a los lectores 

de uno y otro ámbito.  

El antiguo egipcio es una lengua con cinco milenios de evolución lingüística documentada de manera 

ininterrumpida entre el 3300 a.C. y el siglo XVII d.C. con las últimas atestiguaciones del copto como 

lengua hablada. Es por ello que difícilmente se encuentran trabajos globales que examinen los aspectos 

diacrónicos y más pormenorizados del habla y la escritura faraónicas en español o en cualquier otro 

idioma. Probablemente el proceso de evolución lingüística de lo sintético a lo analítico1 es el factor más 

determinante en el desarrollo de la lengua y los sistemas de escritura egipcios y Cervelló se ocupa de 

acercar este fenómeno al lector con sencillez y maestría. Además, su análisis de la lengua y la escritura no 

se limita a los aspectos esenciales de estos dos fenómenos sino que también se adentra en la comprensión 

de los procesos culturales, sociales e intelectuales que los gestaron y sostuvieron. Dotado de un 

conocimiento amplio y nítido de la historia faraónica y grecorromana, Cervelló también reconstruye las 

circunstancias históricas que impactaron en el desarrollo de la lengua y la escritura y hace uso de modelos 

más cercanos al lector para explicar el pasado remoto del valle del Nilo. Así, por ejemplo, el autor utiliza 

                                                 
* J. Cervelló Autuori, Escrituras, lengua y cultura en el antiguo Egipto (El espejo y la lámpara 11) Bellaterra, Edicions UAB, 

2015. 549 pp. en español, ilustraciones y mapas en blanco y negro, apéndice, bibliografía e índice onomástico. ISBN: 978-84-

941904-4-5.  

1. Para una aproximación a este aspecto del desarrollo lingüístico y escriturario, véase J.P. Allen, “Synthetic and analytic 

tenses in the Pyramid Texts”, en J. Leclant (ed.), L’Égyptologie en 1979. Axes prioritaires de recherches (Paris: Éditions CNRS, 

1982), pp. 19-27. 



 ANTONIO J. MORALES  

 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730)   

350 

 

la situación de las poblaciones autóctonas hispánicas que hablaban el árabe y la aljamía (lengua romance 

de Al-Andalus) para ilustrar la tesitura similar vivida por la población copta tras la conquista de Egipto 

por el Islam a finales del siglo VII d.C. (pp. 222-224). Este tipo de locuciones son realmente novedosas en 

la literatura de la disciplina en español y resultan ser muy útiles para conseguir con éxito que el público 

general pueda realmente percibir las condiciones y consecuencias de ciertos fenómenos de complicada 

comprensión y antigüedad milenaria. 

En el presente volumen se distinguen cinco secciones de diversa extensión y naturaleza: 1) la 

introducción (pp. 15-31), preámbulo en el que Cervelló introduce al lector en la perspectiva cultural con la 

que su obra explora la lengua y escrituras del Egipto faraónico, grecorromano y copto; 2) una segunda 

parte de dos capítulos (caps. 1 y 2) donde se explica el origen afroasiático de la lengua egipcia, sus formas 

y variaciones en el tiempo así como los cuatro sistemas de escritura egipcios (pp. 33-209); 3) una sección 

con tintes historiográficos (cap. 3) en la que se discuten los antecedentes del desciframiento de la escritura 

jeroglífica por Champollion, desde la Antigüedad hasta la época napoleónica y las contribuciones de 

David Åkerblad y Thomas Young (pp. 211-289); 4) la sección más amplia del libro (caps. 4-6), que 

examina en detalle el funcionamiento de la lengua y los sistemas de escritura (fundamentalmente el 

jeroglífico) así como sus orígenes en el III milenio a.C., su expansión al reino de Napata-Meroe en el s. II 

a.C. y su transformación a través de varias etapas de evolución y adaptación lingüística (i.a. protosinaítico, 

ugarítico, fenicio) hasta los alfabetos griego y latino (pp. 291-504); y 5) finalmente, una sección 

suplementaria con apéndice (teónimos, antropónimos y topónimos egipcios transcritos al español), 

bibliografía e índice onomástico y de textos antiguos (pp. 505-549). 

En la introducción (pp. 15ss.) Cervelló no solamente expone el foco principal de atención en su obra, 

una historia cultural de los procesos lingüísticos y escriturarios del antiguo Egipto, sino que paralelamente 

reflexiona sobre dos aspectos esenciales que atañen a la Egiptología española. Por un lado, como 

disciplina académica, la Egiptología es de implantación muy reciente en nuestro país, dice el autor, quien 

aprovecha para apuntar razones histórico-culturales (i.e. fenómeno colonial moderno y contemporáneo) y 

académicas (i.e. prevención hacia lo foráneo en el ámbito científico) como factores fundamentales en esta 

demora con respecto a otros países occidentales. Por otro lado, Cervelló apela a los esfuerzos recientes por 

transformar esa realidad y presenta al lector una imagen renovada de los círculos egiptológicos españoles 

de los últimos quince años, con una docencia reglada más efectiva, cursos especializados y un número 

creciente de reuniones científicas y de producción investigadora de rango internacional (pp. 17-18). Si 

bien el avance que describe Cervelló es auténtico y favorable, no creo que nuestros especialistas y 

estudiantes deban entender que la Egiptología se ha consolidado definitivamente en nuestra academia, 

donde aún destacan por su ausencia (o deficiencia) el desarrollo de áreas y programas formales de estudios 

del Próximo Oriente, estudios de posgrado de calidad, personal consolidado en nuestras instituciones, una 

formación adecuada y completa para futuros profesionales, bibliotecas especializadas para la investigación 

y la docencia y proyectos estables de investigación. 

En el primer capítulo (pp. 33-128) el autor describe el origen y adscripción de la lengua egipcia al 

tronco lingüístico afroasiático, entendida como una lengua africana modificada por la intervención de las 

lenguas semíticas (p. 39, §6). Según Cervelló, el afroasiático era una rama aparecida “entre el sureste del 

Sahara, el este del Sahel, y el alto valle del Nilo y Etiopía”, hacia el 13.000 a.C. aproximadamente (p. 48). 

Entre los rasgos lingüísticos más característicos de la familia afroasiática se deben tener en cuenta: la 

lengua flexiva (en contraposición a lenguas aglutinantes y aislantes), las raíces bi- o triconsonánticas (e.g. 

dos tercios de los verbos en los Textos de las Pirámides son trilíteros), la formación de un léxico común en 

egipcio, chádico, líbico-beréber y semítico (causativos con prefijo s- [anx – sanx], intensificador o 

reflexivo con n- [kA – nkA], reduplicación completa o parcial de ciertos verbos para intensificar su 



DE LO SINTÉTICO  A LO ANALÍTICO: … LA LENGUA Y LAS ESCRITURAS EGIPCIAS 

 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730) 

 

351 

 

significado [Hn – HnHn, snb – snbb]), presencia de un sistema articulado consonántico con fonemas 

faríngeos y glotales, existencia de un sistema vocálico de tres vocales usadas de modo largo o breve [a, i, 

y u], terminación en -t para las formas nominales en femenino [sn – snt], formación de adjetivos nisbe en -

i [niwt – niwty], paradigmas similares en los pronombres sufijos e independientes [pr=k, bit=ka, baitu=ka, 

beit=ka, bet=ka, taddart=k], existencia de una doble conjugación opuesta de acción o de estado en 

egipcio, acadio, árabe clásico, árabe egipcio, hebreo y beréber, y anotación exclusiva de las consonantes a 

nivel de la escritura. El autor continúa con la evolución de la lengua egipcia en el ámbito diacrónico (en el 

tiempo), diatópico (en el espacio = dialectos) y diastrático (en lo referente a los distintos estratos sociales), 

distinguiendo dos fases (tabla 1.1, p. 67): en la primera fase se incluyen los tres estados iniciales de la 

lengua, el egipcio antiguo, el egipcio clásico y el egipcio “de tradición”, mientras que en la segunda fase 

se incorporan el neoegipcio, el demótico y el copto. El principal elemento diferenciador entre una y otra 

fase es el paso de una lengua sintética a una lengua analítica, es decir, de una lengua que expresa las 

nociones gramaticales mediante complementos añadidos a la palabra, a una lengua que necesita de más 

palabras para expresar estas mismas nociones gramaticales (pp. 66-67). 

El capítulo segundo presenta los cuatro sistemas de escritura egipcios, jeroglífico, hierático, demótico y 

copto (pp. 129-209), anotando tres diferencias fundamentales entre los tres sistemas iniciales y el copto. 

En este apartado, Cervelló se preocupa no sólo por describir los usos de los sistemas de escritura sino 

también los tipos de soporte y los aspectos más técnicos de su evolución: e.g. la disposición de los signos 

en la caja de escritura, más desahogada hasta la XVIII Dinastía y un tanto abigarrada desde la época 

ramésida en adelante (cf. figs. en pp. 151-152). Asimismo, el autor discute en profundidad la función y 

forma de la variedad cursiva del jeroglífico (pp. 154-155) así como los dos tipos de escritura hierática, el 

uncial y el documental, cuya distinción depende del cuidado en la ejecución y el contexto (literario o 

administrativo) al que perteneciese el texto (p. 167). Además, el capítulo incluye un tratamiento de las 

fases del hierático y del proceso por el cual, en la fase reciente (desde época ramésida hasta finales del 

Tercer Período Intermedio) se acentúan las diferencias entre el hierático del área tebana, que desembocaría 

en el hierático anormal, y el hierático del Delta, que terminaría por evolucionar hacia el demótico (ca. s. 

VII a.C.). 

El tercer capítulo (pp. 211-289) describe los intentos de interpretación de la escritura jeroglífica 

después de que desapareciese a mediados del s. VI a.C., informando al lector de los intentos –en algunos 

casos bastante inexactos– que autores grecolatinos, coptos, árabes, renacentistas y posteriores realizaron 

por descifrar las escrituras egipcias.2 Cervelló presenta a Diodoro Sículo (s. I a.C.) como el verdadero 

iniciador de la tradición simbólica del valor de los signos jeroglíficos (pp. 212-213). En su análisis de la 

visión de los autores clásicos y coptos, el autor acierta a destacar que Clemente de Alejandría (s. II-III 

d.C.) ya había reconocido la existencia de signos fonéticos y “simbólicos” (pp. 213-215), pero a finales de 

la Era Antigua se terminó por imponer la percepción simbólica de Diodoro y no la lingüística. Un evento 

determinante en la historia inicial del olvido de los jeroglíficos fue la desaparición de los últimos 

sacerdotes de Isis en Filae con conocimientos de esta escritura, al ser enviados a prisión en Constantinopla 

por culto pagano en el 553 a.C. A continuación Cervelló describe el descubrimiento de la piedra de 

Rosetta y la labor de orientalistas, principalmente David Åkerblad, Thomas Young y el determinante Jean-

François Champollion, para la comprensión del sistema de escritura jeroglífico. En el apartado final sobre 

los trabajos hasta la fecha Cervelló indica que las únicas dos gramáticas diacrónicas escritas hasta hoy son 

las obras de Antonio Loprieno, Ancient Egyptian. A linguistic introduction, 1995, y James P. Allen, The 

                                                 
2. En la bibliografía final de este capítulo podría incluirse el reciente libro de J. Thompson, Wonderful Things. A History of 

Egyptology 1: From Antiquity to 1881 (Cairo/New York: AUC Press, 2015). 



 ANTONIO J. MORALES  

 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730)   

352 

 

Ancient Egyptian Language. An Historical Study, 2013. El especialista debería tener en cuenta también la 

obra sin citar de Bruno Stricker, “De indeeling der Egyptische taalgeschiedenis”, OMRO 25 (1944), que si 

bien se presenta en forma de artículo, exhibe importantes planteamientos sobre la división de las etapas 

del lenguaje egipcio, aunque el hecho de que estuviese escrito en holandés no ayudó a su difusión entre los 

círculos académicos. 

En el capítulo cuarto (pp. 291-366) el autor describe el sistema fonológico de la lengua egipcia y el 

código de transliteración de los textos egipcios a nuestro alfabeto. Además, presenta las distintas 

categorías de signos jeroglíficos, tanto los fonogramas (monolíteros, bilíteros y trilíteros: tablas 4.3-4.5) 

como los semagramas (logogramas y clasificadores: tablas 4.6-4.7), cuyo funcionamiento debe conocer el 

lector que desee profundizar en el estudio de la gramática y las fuentes originales egipcias. Un factor 

importante en el análisis que Cervelló presenta de los sistemas egipcios de escritura es la ausencia de 

tendencias hacia la simplificación o economía de un sistema alfabético. Por ello, el autor reflexiona sobre 

las razones sociológico-culturales por las que los antiguos egipcios nunca optaron por un sistema de 

escritura alfabética a pesar de conocer los principios que regulaban dicho sistema (pp. 361-366).  

Para el capítulo quinto (pp. 367-430) Cervelló retoma un trabajo anterior sobre el origen de las 

escrituras egipcias que actualiza y discute en mayor detalle en este volumen.3 El capítulo se divide en dos 

partes bien diferenciadas: en una primera parte, más descriptiva, Cervelló analiza la aparición de los 

sistemas de escritura en Egipto, principalmente el sistema jeroglífico, y define su eclosión como una 

respuesta a necesidades cultuales y áulicas. Entre otros precedentes el autor reflexiona sobre el posible 

origen de la escritura a través de los dipinti (inscripciones pintadas sobre vasos), inscripciones sobre 

etiquetas de hueso, y los serekhs más antiguos conocidos hasta la fecha (marcas reales aún sin un signo-

referente particular de un rey), un tema que ha causado un debate muy intenso en los últimos años. En la 

segunda parte –particularmente interesante por las preguntas fundamentales que se plantea el autor– 

Cervelló intenta responder a tres cuestiones críticas en el debate: a) si la primera escritura es autóctona o 

responde a un estímulo exterior del Próximo Oriente; b) si el móvil de la primera escritura fue 

administrativo o cultual/mágico; y c) si su invención se produjo como resultado de un proceso gradual o 

como una iniciativa ad hoc.  

El sexto y último capítulo (pp. 431-504) añade un valor excepcional al volumen y representa a modo 

de reflexión un estudio de las relaciones entre la lengua egipcia, sus sistemas de escritura y la invención de 

los alfabetos fenicio y griego, que luego desembocaron en el etrusco y latino. Como indica el propio 

Cervelló, “aunque esto pueda sorprender de entrada al lector no especialista al ser cosa poca conocida y 

divulgada, nuestras letras alfabéticas derivan, en última instancia, de una selección de jeroglíficos 

egipcios” (en p. 23). El autor describe cómo, por contacto y estímulo directo con el sistema egipcio, se 

crearon dos sistemas de escritura, el meroítico-sudanés entre los siglos II a.C. y V d.C., por un lado, y la 

escritura alfabética protosinaítica, surgida hacia mediados del II milenio a.C. entre los semitas en contacto 

con los egipcios de la zona de Serabit el-Khadim. Especialmente singular es la adopción del sistema 

alfabético griego por los coptos ya que, como destaca Cervelló, “[c]on la adopción del alfabeto griego por 

los coptos se cerraba un círculo abierto casi veinte siglos antes en el Sinaí y en el propio Egipto […] y que 

había llevado el invento del alfabeto, en sentido antihorario, del Sinaí al sur de Canaán, a las costas 

fenicias, a las costas egeas y de nuevo a Egipto” (p. 498). Las palabras concluyentes citando al conocido 

egiptólogo británico Alan Gardiner, quien dijo que “los jeroglíficos siguen vivos, aunque en forma 

transmutada, dentro de nuestro propio alfabeto” (p. 504), reflejan no sólo el tono general del análisis 

                                                 
3. J. Cervelló Autuori, “Los orígenes de la escritura en Egipto: entre el registro arqueológico y los planteamientos 

historiográficos”, en G. Carrasco Serrano y J.C. Oliva Mompeán (eds.), Escrituras y lenguas del Mediterráneo en la Antigüedad 

(Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, 2005), pp. 191-239. 



DE LO SINTÉTICO  A LO ANALÍTICO: … LA LENGUA Y LAS ESCRITURAS EGIPCIAS 

 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730) 

 

353 

 

diacrónico usado en el capítulo sino también la inspiración que el trabajo de Cervelló producirá en el 

lector interesado por la lengua, la escritura y los textos en el antiguo Egipto.  

A continuación se incluye una serie de anotaciones complementarias que he considerado pertinente y 

que, en general, ofrecen información adicional en temas concretos. En el menor de los casos estas notas se 

deben a mi desacuerdo con el autor. 

p. 29, mapa 0: A pie de página se anota que la letra cursiva en el mapa indica el nombre egipcio antiguo. 

Sin embargo, sorprende que se use solamente en dos ocasiones, con Buhen (en egipcio antiguo, Bhn) 

y Qustul (en antiguo meroítico, Amod). El nombre antiguo podría haberse usado con más frecuencia 

en este mapa para que el lector conociera algunos de los sitios más emblemáticos en su lengua 

original.  

p. 31, tabla 0: El pie de la tabla debería indicar “Cronología y periodización de la historia del Egipto 

faraónico y grecorromano”. 

pp. 49-57: A pesar de que el autor advierte en la introduccion sobre los apartados que deberían leerse con 

mayor o menor atención depediendo de la profundidad de lectura que se desee (p. 24), hubiera sido 

más beneficioso para el lector contar con el apartado §7 como una nota introductoria al sistema 

egipcio de escritura al principio de la obra. 

pp. 50-51: En el análisis del funcionamiento de construcción léxica basado en las raíces bi- y 

triconsonánticas el autor podría haber mencionado no sólo el árabe sino también el acadio, más 

cercano históricamente e igualmente significativo en la definición cultural y lingüística de la entidad 

histórica egipcia. 

p. 51: Para los verbos causativos (formados con prefijo s-) el autor destaca su significado “hacer hacer” 

que, aunque correcto, resulta difuso. Se podrían haber señalado alternativamente los significados 

“causar hacer” o “lograr que una cosa se haga”.  

p. 53: Además del turco, como ejemplo de lengua aglutinante, el autor podría haber añadido el sumerio.  

p. 57: El autor debería alertar al lector que en los estudios gramaticales la conjugación de estado perfecto o 

perfecto antiguo también recibe los nombres de “estativo” y “pseudoparticipio”.  

p. 57: Siguiendo la distinción realizada por el propio autor se debería haber incluido el acadio como 

lengua con parte ideográfica y parte fonética.  

p. 58-62: En el análisis de la evolución de la lengua egipcia se podría añadir que la evidencia ha dejado 

trazas de la conjución de los tres factores (diacrónico, diatópico y diastrático/diafásico) mencionados 

por Cervelló en ciertas fuentes, como en el caso de los Textos de las Pirámides: véanse A.J. Morales, 

“Vestigios de los Textos de las Pirámides desde la II Dinastía”, en A.P. Largacha (ed.), Actas del V 

Congreso de Egiptología. Cuenca, 9-12 de marzo 2015 (online; en preparación); id., “Iteration, 

Innovation und Dekorum in Opferlisten des Alten Reichs”, ZÄS 142.1 (2015), pp. 55-69; y C. 

Reintges, “The oral-compositional form of Pyamid Text discourse”, en F. Hagen et alii (eds.), 



 ANTONIO J. MORALES  

 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730)   

354 

 

Narratives of Egypt and the Ancient Near East. Literary and Linguistic Approaches (Leuven: Peeters, 

2011), OLA 189, pp. 3-54. Esta composición demuestra haber surgido en un ámbito diacrónico 

distinto (probablemente hacia la II-IV Dinastías) de la fecha de su inscripción en la pirámide de Unas 

(finales de la V Dinastía), combina textos de diversos orígenes y dialectos y revela un lenguaje 

diferente al atestiguado en obras coetáneas de finales del Reino Antiguo como las biografías 

funerarias y las cartas oficiales.  

p. 60: En contraste con el planteamiento indicado por Cervelló para la evolución de los dialectos y su 

impacto en el Egipto faraónico, sobre todo desde el Reino Antiguo hasta el Reino Nuevo, los últimos 

años han sido testigos de una re-evaluación de los dialectos de más prominencia en la época. En 

concreto, se cree que el egipcio antiguo correspondería a un dialecto del norte, obviamente 

prominente sobre el resto de dialectos del país por el origen septentrional de la cultura prevaleciente 

en su capital, Menfis. Sin embargo, el registro principal que dio lugar a la lengua de corte clásico 

usada ininterrumpidamente para textos oficiales y religiosos desde finales del Primer Período 

Intermedio hasta época ptolemaica y romana fue un dialecto sureño. Éste, tras finalizar el período 

clásico, cayó en desuso como habla y dio paso otra vez a un dialecto norteño que constituyó la base 

del neoegipcio. Es por ello que Cervelló indica una relación notable entre el egipcio antiguo y el 

neoegipcio en p. 106: “es interesante señalar que algunos rasgos gramaticales propios del egipcio 

antiguo pero de uso muy limitado en egipcio medio reaparecen con fuerza en neoegipcio”.4 Sin 

embargo, el autor se contradice en el apartado §8b (p. 60) al indicar que el neoegipcio pertenece a una 

variante dialectal meridional o sureña.  

p. 62: A pesar de las referencias al impacto de la escuela o “casa de la vida” (per-ankh) en el desarrollo de 

la escritura, se echa en falta un análisis detallado –más allá del tratamiento en las pp. 189-209– de la 

institución, sus especialistas (escribas, sacerdotes y pupilos) y de los mecanismos principales en la 

formación escribana y la difusión de la escritura y literatura egipcias.  

p. 64: El apartado §10, en el que se advierte al lector de la distinción entre lengua y escritura egipcias, 

sería más provechoso para el lector probablemente si se hubiera presentado antes del apartado §9 (pp. 

62-64). 

p. 69: Cuando el autor discute la conjugación sufija y la unión del pronombre sufijo al verbo en función de 

sujeto (con el signo =) podría haber hecho referencia al fenómeno asociado a las formas nominales, 

ya mencionado en la p. 56. 

p. 73: Cuando el autor se refiere al futuro sDm=f obtenido con la anexión de -w, debería indicar al lector 

que también recibe el apelativo de “futuro prospectivo” en algunas gramáticas y relacionarlo a las 

notas sobre el aspecto en egipcio de la misma página (i.a. perfectivo, imperfectivo, prospectivo). 

                                                 
4. En 1951 William Edgerton ya relacionó la fase de egipcio antiguo con la de neoegipcio: véase W.F. Edgerton, “Early 

Egyptian dialect interrelationships”, BASOR 122 (1951), pp. 9-12. Evidencia de esta relación entre el egipcio antiguo y el 

neoegipcio puede detectarse también en el uso del artículo (pA, tA, nA), característico del dialecto del Bajo Egipto (véase M. 

Kupreyev, “The origins and development of the definite article in Egyptian-Coptic”, en Studies in Ancient Art and Civilization 18 

(2014), pp. 223-237).  



DE LO SINTÉTICO  A LO ANALÍTICO: … LA LENGUA Y LAS ESCRITURAS EGIPCIAS 

 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730) 

 

355 

 

p. 74: En esta página se inicia la discusión de los materiales incluidos en la tabla 1.1 (“Fases y estados de 

lengua y sistemas de escritura”), aunque la tabla aparece ciertamente descontextualizada de los 

comentarios que se refieren a ella mucho antes en la p. 67. 

p. 76: En cuanto a la complejización de los textos biográficos de la que nos habla Cervelló, caracterizada 

por la incorporación de pasajes más originales y personalizados, téngase en cuenta el análisis de este 

tipo de “relatos únicos” en J.M. Serrano Delgado, “Two notes on the biography of Ka-em-Chenenet 

(Vth Dynasty)”, GM 204 (2005), pp. 37-45, donde el autor discute la inclusión de un relato único y 

peculiar que distingue la vida y méritos del difunto en su biografía funeraria; y también M. Baud, “Le 

format de l’histoire. Annales royales et biographies de particuliers dans l’Égypte du IIIe millénaire”, 

en N. Grimal y M. Baud (eds.), Événement, récit, histoire officielle. L’écriture de l’histoire dans les 

monarchies antiques (Paris: Cybele, 2003), Études d’Égyptologie 3, pp. 271-302. 

p. 76: En cuanto a las fuentes de los Textos de las Pirámides en el Reino Antiguo y el Primer Período 

Intermedio, el autor debería haber indicado que en base a la existencia de una copia transcrita en un 

ataúd del Reino Medio (i.e. atáud de Nefer: B16C – CG 28088) se confirma que debió existir una 

copia adicional, preparada para un rey llamado Khety perteneciente a una de las dos dinastías 

heracleopolitanas (IX-X Dinastías): véase J.P. Allen, “The funerary texts of king Wahkare Akhtoy on 

a Middle Kingdom coffin”, en J.H. Johnson y E.F. Wente (eds.), Studies in Honor of G.R. Hughes, 

January 12, 1977 (Chicago: University of Chicago Press, 1976), pp. 1-29. 

p. 78: Los fragmentos de papiro que Cervelló data entre la VI y XI Dinastías fueron recientemente 

fechados por los investigadores franceses de la MafS en la XII Dinastía (Reino Medio). Véase C. 

Berger-El Naggar, “Des Textes des Pyramides sur papyrus dans les archives du temple funéraire de 

Pépy Ier”, en S. Bickel y B. Mathieu (eds.), D’un monde à l’autre. Textes des Pyramides & Textes des 

Sarcophages (Caire: IFAO Press, 2004), BdE 139, pp. 85-88, esp. 88. Sin embargo, este hecho no 

impide que materiales similares hubieran existido en una época anterior, no sólo como copias del 

corpus para ser inscritas o “monumentalizadas” en la pirámide de un monarca sino también como 

papiros operativos o guías de recitación para los rituales: cf. A.J. Morales, “From voice to papyrus to 

wall: Verschriftung and Verschriftlichung in the Old Kingdom Pyramid Texts”, en M. Hilgert (ed.), 

Understanding Material Text Cultures. A Multidisciplinary View (Berlin: De Gruyter, en prensa), 

Materiale Textkulturen 9, pp. 57-126. 

pp. 94-95: Sobre las oraciones no-verbales de tipo adjetival, el autor podría haber añadido que los 

adjetivos calificativos también pueden aparecer como formas verbales y constituir una oración verbal 

VSO como, por ejemplo, aA ib=k “tu corazón se hace grande”. 

p. 110: Según el autor, el demótico podía adaptar a su sistema textos que habían sido escritos 

originalmente en egipcio clásico. El autor podría haberse referido a textos del Reino Antiguo que 

llegaron a anotarse en demótico, como los Textos de las Pirámides, lo que demuestra que los escribas 

del primer milenio a.C. tenían un conocimiento correcto de la lengua del tercer milenio a.C. Véase M. 

Smith, “Orthographies of Middle Egyptian verbal forms in Demotic, with particular reference to the 

sDm.n=f”, en S.P. Vleeming (ed.), Aspects of Demotic Orthography. Acts of an International 



 ANTONIO J. MORALES  

 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730)   

356 

 

Colloquium held in Trier, 8 November 2010 (Leuven-Paris-Walpole: Peeters, 2013), StDem 11, pp. 

117-126.  

p. 131: Cervelló comenta que los escribas demóticos no asociaban los signos de su sistema con imágenes 

concretas ni con los jeroglíficos correspondientes (en caso de que conociesen la escritura jeroglífica). 

Una idea similar que defiende la falta de conocimiento de los textos jeroglíficos anteriores se presenta 

en A. von Lieven, Grundriss des Laufes der Sterne. Das sogenannte Nutbuch (Copenhagen: Museum 

Tusculanum Press, 2007), CNIP 31, p. 245, n. 1350, donde comenta que la transmisión de textos de la 

primera fase hasta la época ptolemaica se basaba en “Patchworkverfahren” o simple bricolaje textual. 

Véanse contra: S. Uljas, “Linguistic consciousness”, en J. Stauder-Porchet, A. Stauder y W. 

Wendrich (eds.), UCLA Encyclopedia of Egyptology (Los Angeles: UCLA online, 2013), pp. 1-13: 

esp. 3-4; D. Klotz, “A new edition of the “Book of Nut””, BiOr 58.5-6 (2011), pp. 476-492: esp. 489; 

D. Kurth, “Zur Definition des Ptolemäischen”, GM 229 (2011), pp. 65-79; y K. Jansen-Winkeln, 

“Sprachgeschichte und Textdatierung”, SAK 40 (2011), pp. 155-179, quienes critican la idea de que 

los sacerdotes de Época Baja y Ptolemaica no supiesen leer egipcio clásico o reconocer sus 

jeroglíficos. En cierta medida esta discusión contradice las palabras del autor en el apartado §49 (p. 

152) sobre la labor de los escribas con el sistema de escritura jeroglífico –limitado a “restringidos 

círculos sacerdotales de los templos”–, el conocimiento profundo de los textos y la especulación 

constante que caracterizaron las épocas ptolemaica y romana. Asimismo, Cervelló comenta en p. 158 

que “los escribas fueron plenamente conscientes de la correspondencia signo por signo de las dos 

escrituras”, lo que de nuevo nos lleva a pensar que el especialista en demótico conocía la escritura 

jeroglífica. Como Richard Parker ya había demostrado en los años cincuenta, los escribas egipcios 

supieron transmitir la gramática del egipcio clásico –en textos probablemente escritos en jeroglíficos– 

correctamente al demótico: R.A. Parker, “The function of the imperfective sDm=f in Middle 

Egyptian”, RdE 10 (1955), pp. 49-59. Se puede añadir, además, la referencia que el propio Cervelló 

hace en la p. 213 (§84) a Clemente de Alejandría, quien ya recogía que los escribas recibían 

formación primero en demótico e hierático y posteriormente en jeroglíficos. 

pp. 151-152: No está claro por qué las figuras de estas páginas no han sido incluidas en la lista de figuras 

como en el resto del libro. 

pp. 160-161: Las tablas con los signos monoconsonánticos y las ligaduras de estas dos páginas deberían 

haber recibido –como los signos de la tabla 2.1 en pp. 175-176– sus números correspondientes de 

tabla. La misma situación se puede observar en las pp. 181-182 con los componentes demóticos y 

griegos del alfabeto copto. 

pp. 193-195: Sobre la instrucción elemental de los escribas, el autor comenta que empezaba hacia los seis 

o siete años y duraba unos cuatro años, período tras el que los escribas se iniciaban en tareas como 

aprendices hasta que podían ocupar cargos de responsabilidad. Cf. la descripción de la carrera de un 

escriba según el Libro de Thoth, l. 537, en la que se especifica que “el camino de la escritura” 

asciende a veinte años (véase R. Jasnow y K.-T. Zauzich, Conversations in the house of life: a new 

translation of the ancient Egyptian Book of Thoth (Wiesbaden: Harrassowitz, 2014), pp. 150-151). 

p. 205: De la palabra papyrus deriva el catalán paper y, por préstamo del catalán, el español “papel”. La 

evolución del término “papiro” desde la posible expresión egipcia pA-pr-aA hasta el catalán y el 



DE LO SINTÉTICO  A LO ANALÍTICO: … LA LENGUA Y LAS ESCRITURAS EGIPCIAS 

 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730) 

 

357 

 

español se produce a través de la integración en la familia de lenguas indoeuropeas por el latín hasta 

el inglés medieval (papir), el francés antiguo (papier) y el anglofrancés (papier). Véase T.F. Hoad 

(ed.), The Concise Oxford Dictionary of English Etymology (Oxford: Oxford University Press, 2003), 

online; y J. Corominas y J.A. Pascual, Diccionario crítico etimológico castellano e hispánico 

(Madrid: Gredos, 1980-1991), vol. 4, pp. 386-387. La producción de papel, introducida en España en 

el siglo X por los árabes, está fechada hacia el 1036 en la zona de Córdoba y el 1144 en Játiva. 

pp. 302-303: Según le evidencia, el aleph A se pronunciaba /r/ o /l/ en el Reino Medio y, a veces, como /y/ 

al final de palabra. Véase Allen, The Ancient Egyptian Language, p. 31. 

p. 307: La lista de transliteraciones podría haber sido más beneficiosa para el lector si hubiera aparecido al 

principio de la obra. 

p. 313: En acuerdo con la selección de los nombres más internacionales seleccionados por el autor, habría 

sido mejor usar “Intef” en vez de “Antef”. 

p. 332, tabla 4.6: El logograma para la cabeza  debe leerse como dp y no como tp según un reciente 

estudio que ha sido plenamente aceptado: D.A. Werning, “The Sound Values of the Signs Gardiner 

D1 (Head) and T8 (Dagger)”, LingAeg 12 (2004), pp. 183-204. 

p. 334: Para una mejor comprensión del lector, la discusión del apartado §156a debería estar vinculada con 

la del apartado §150. 

p. 353: En el ejemplo de la p. 353 (arriba) el autor usa “y” como traducción para Hna. Sin embargo, en el 

apartado §142 de la p. 320 se sugiere como única traducción del término “junto a”. El autor debería 

haber añadido “y” a las posibles traducciones del término egipcio. 

p. 401: Se debería tener en cuenta que “la egiptóloga neerlandesa Ilona Regulski” es en realidad belga. 

p. 413: Léase “tipo de datos” en vez de “tipo datos”. 

p. 457: Léase “33 inscripciones” y no 32 como el autor comenta en esta página ya que se refiere a las 

treinta inscripciones de Serabit el-Khadim, las dos de Wadi el-Hol, y la atestiguación aislada de El-

Lahun. 

p. 465 (d): Considerando que el protosinaítico se trata de una lengua semítica noroccidental y que no 

conocemos las razones por las que se eligieron ciertos jeroglíficos egipcios para representar ciertos 

sonidos, se podrían plantear algunas opciones alternativas a la teoría de Orly Goldwasser como, por 

ejemplo, el fonema h y el signo del hombre con los brazos en alto  utilizado para ese sonido. 

Cervelló se refiere al signo como la representación de un supervisor o capataz cuyas órdenes (“¡hoy! 

¡hey!”) podrían haber servido de referente a los obreros semíticos para representar ese sonido 

particular. Sin embargo, se podría añadir la idea de “regocijo” o “celebración”, expresada en egipcio 

con el término Hai, que también tiene como clasificador el hombre con los brazos en alto y que, a los 



 ANTONIO J. MORALES  

 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730)   

358 

 

ojos de estos obreros, podría haberse vinculado con el grito festivo “¡hey!”. Para examinar 

alternativas a la teoría de Goldwasser, véase G.J. Hamilton, The Origins of the West Semitic Alphabet 

in Egyptian Scripts (Washington: The Catholic Biblical Association of America, 2006), The Catholic 

Biblical Quarterly Monograph Series 40, esp. pp. 76-86 para hê. 

p. 469: Un aspecto significativo de la transmisión de ciertos signos jeroglíficos al alfabeto protosinaítico 

es el hecho de que no sólo se toma un signo para representar un sonido, como por ejemplo el signo /ʕ/ 

 (ayin), sino que existe cierta cohesión semántica referencial entre el signo jeroglífico y el nombre 

semítico de la letra usada para ello (yôd, *yōd- “mano, antebrazo”). 

pp. 470-471: En algunos casos los obreros podrían haber usado objetos cotidianos usados en su trabajo de 

construcción de edificios y minería en la zona de Serabit el-Khadim como referentes reales para crear 

su propio alfabeto. Por ejemplo, el signo para el fonema /p/ (fig. 6.8, l. 14) es semejante a las 

escuadras usadas por carpinteros egipcios en la construcción; véase como ejemplo la escuadra de 

carpintero de la XII Dinastía hallada en la tumba de Meqetre (TT 280 = MMA 1101) en el sur de 

Asasif (MMA 20.3.90). 

p. 474: El autor señala que la disolución del Reino Medio ocurrió hacia el año 1720 a.C., una fecha que no 

se acomoda bien con las dataciones alta y baja ofrecidas para este periodo por otros especialistas: cf. 

A. Lloyd, A Companion to Ancient Egypt (Chichester: Wiley-Blackwell, 2014), vol. 1, p. xxxv (ca. 

1674 a.C./1650 a.C.).  

p. 486: Léase “entre los siglos VIII y IV aC” en vez de “entre los siglos IV y VIII aC”. 

p. 507: Se debería haber añadido “Nephthys/Nebhut”. 

p. 510: La entrada “Meritetis4” podría incluir la referencia en superíndice para la VI Dinastía 

(“Meritetis4,6”) ya que una segunda reina con el mismo nombre, Meritetis II, ha sido identificada a 

través del descubrimiento de su tumba y restos de ajuar funerario en el complejo mortuorio de Pepi I: 

véanse A. Labrousse, “Recent Discoveries at the Necropolis of King Pepy I”, en L. Evans (ed.), 

Ancient Memphis ‘Enduring is the Perfection’. Proceedings of the International Conference held at 

Macquarie University, Sydney, on August 14-15, 2008 (Leuven-Paris-Walpole: Peeters, 2012), OLA 

214, pp. 299-308; J. Leclant y A. Labrousse, “Découvertes récentes de la missión archéologique 

française à Saqqâra (campagnes 2001-2005)”, CRAIBL 150.1 (2006), pp. 105-120; y J. Leclant y A. 

Labrousse, “Les reines Ankhnespépy II et III (fin de l’Ancien Empire): campagnes 1999 et 2000 de la 

MAFS”, CRAIBL 145.1 (2001), pp. 367-384. 

p. 510: Se debe corregir la entrada “Ahmes Neferari” por “Ahmes Nefertari” (transcripción del egipcio 

IaH-ms nfrt-iri: véase Lexikon der Ägyptologie I, cols. 102-109).  

p. 518: En la bibliografía para neoegipcio debe añadirse la reciente traducción de la obra de F. Neveu, The 

language of Ramesses: Late Egyptian Grammar (Oxford: Oxbow Books, 2015), que probablemente 

no es mencionada por el autor al haber sido publicada sólo recientemente. 



DE LO SINTÉTICO  A LO ANALÍTICO: … LA LENGUA Y LAS ESCRITURAS EGIPCIAS 

 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 349-359 (ISSN: 0212-5730) 

 

359 

 

p. 519: El autor podría haber apuntado que la obra de J.H. Johnson, Thus Wrote ‘Onchsheshonqy. An 

Introductory Grammar of Demotic (Chicago: The Oriental Institute, 19861, 19912) puede ser 

descargada gratuitamente online: https://oi.uchicago.edu/pdf/saoc45.pdf 

pp. 522-525: En la bibliografía del segundo capítulo se podría haber incluido una obra reciente de sumo 

interés para los temas tratados en esta parte del volumen: C.J. Eyre, The use of documents in 

pharaonic Egypt (Oxford: Oxford University Press, 2013). 

pp. 525-529: A la bibliografía del capítulo tercero yo añadiría dos obras relacionadas con la discusión: J. 

Cervelló Autuori, “La década 1893-1903 y el nacimiento de la historiografía sobre los orígenes de 

Egipto”, en R. da Riva y J. Vidal (eds.), Descubriendo el Antiguo Oriente: estudiosos de Meso-

potamia y Egipto a finales del s. XIX y principios del s. XX (Barcelona: Edicions Bellaterra, 2014), 

pp. 69-102; y J.C. Moreno García, “Un mito tenaz: el Egipto antiguo o el paraíso perdido en la obra 

de los egiptólogos de finales del siglo XIX y comienzos del siglo XX”, en idem, pp. 103-122. 

Estos comentarios se completan con dos apuntes adicionales que creo conveniente reflejar. Por un lado, 

Cervelló nos invita a reflexionar sobre la cultura escrita y la lengua en el antiguo Egipto desde el mismo 

inicio del libro. De su referencia en el título de su obra a la cohabitación de diversos sistemas de escrituras 

se desprende que en Egipto convivieron diversos sistemas y que el volumen los presenta en detalle, como 

es el caso. Si bien los sistemas hierático, demótico y copto no son tratados con la misma profundidad que 

el jeroglífico, el lector quedará satisfecho con las introducciones a los mismos y las referencias constantes 

a sus peculiaridades. Sin embargo, siguiendo este enfoque del autor podría haberse hecho lo mismo con 

“las lenguas” (i.e. dialectos) o “las culturas” (i.e. regionalismos/localismos) coetáneas y sucesivas del 

Egipto faraónico y grecorromano. Por otro lado, se echa en falta un índice general o conceptual para que el 

lector pueda realizar búsquedas concretas sobre nociones tratadas en detalle en el libro, como, por 

ejemplo, “dialecto”, “escuela”, “escriba”, “ductus”, “alfabetismo”, “ritual”, “áulico”, “oralidad”, 

“grammatika hieratika”, “ostrakon”, “abdjad”, “caja de escritura”, etc. En cuanto a la edición, sin duda 

alguna es un trabajo muy cuidado (apenas con un par de errores tipográficos), con mapas, tablas y figuras 

que apoyan la lectura y con una bibliografía muy bien seleccionada. 

 

La lista de comentarios, discrepancias o evidencias adicionales que se ofrece anteriormente no debe, de 

ninguna manera, restar valor a este excelente trabajo. En su conjunto la obra de Cervelló transciende el 

análisis pormenorizado de los usos lingüísticos o de los elementos gramaticales del antiguo egipcio. El 

libro ofrece al lector un análisis de los procesos intelectuales, sociales y culturales que generaron en el 

Egipto antiguo las bases de un sistema de escritura y un legado del conocimiento que ha llegado hasta 

nuestros días. En definitiva, se debe felicitar al autor por la exploración magistral de los mecanismos 

culturales que propiciaron la invención de la escritura en Egipto y por su espléndida y perspicaz 

exposición de los principios que rigieron su habla y literatura. Es también de recibo felicitar a la colección 

El espejo y la lámpara por su apuesta con esta monografía sobre aspectos culturales de la civilización 

egipcia que será muy útil para el especialista y el público general. 

 



 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 361-369 (ISSN: 0212-5730)                         Recibido/Received: 08/07/2015 

             Acepatdo/Accepted: 08/07/2015 
361 

 

Pour éditer la liturgie longue des mazdéens 
 

For an Edition of the Long Liturgy of the Mazdeans 
 

Éric Pirart – Université de Liège 

epirart@ulg.ac.be 

 

L’ouvrage fondamental de A. Cantera1 aurait dû bénéficier d’un service de correction linguistique. 

L’éditeur ou le diffuseur qui n’en ont offert aucun ainsi sont-ils à blâmer. Et les collègues et amis qui ont 

conseillé l’auteur, tout aussi bien. Les déficiences nées de pareille négligence, aggravées par la fréquence 

des coquilles ou des instabilités orthographiques2, contrastent avec la qualité du contenu. En effet, Alberto 

Cantera, avec ce livre, ouvre une nouvelle ère dans l’histoire des études du zoroastrisme et de l’Avesta. 

Somme de connaissances et de réflexions accumulées au cours de recherches et de voyages, l’ouvrage est 

l’œuvre d’un pionnier. Manuel de référence concernant les manuscrits de l’Avesta, il reflète aussi une 

trajectoire qui a mené l’auteur à la création de ada.usal.es, ce site internet qui, devenu indispensable, est 

aujourd’hui fréquenté par tous les spécialistes. Nous y trouvons non seulement une histoire des manuscrits 

de lʼAvesta et de leurs scribes, mais aussi une histoire de lʼusage quʼen firent les spécialistes européens et 

une évaluation critique minutieuse des éditions quʼils produisirent ou des travaux quʼils ont menés 

jusqu’ici en vue d’éditer les textes avestiques. Il sʼagit donc aussi dʼun énorme et remarquable travail 

d’historiographie, mais le but poursuivi est de répondre aux questions de savoir, dans le cas du récitatif de 

la liturgie longue, ce que nous devons éditer et comment nous pouvons le faire. 

Il convient dʼavertir le lecteur du sens du signe « x » employé surtout dans des notes de bas de page, 

mais parfois aussi dans le texte : « pour, au lieu de ».  

0. Lʼavant-propos situe lʼouvrage dans lʼhistoire des études avestiques et dans le parcours de lʼauteur. 

Nous y apprenons que les manuscrits nʼétaient pas aussi difficiles à trouver quʼon le pensait, que les 

nouvelles technologies ont permis de cinglantes avancées, que lʼédition de K. F. Geldner nʼest pas tout à 

fait fiable et que ce grand philologue allemand commit lʼerreur de prendre les manuscrits exégétiques pour 

base de départ dans son travail. Pour lʼédition des textes avestiques arrivés entre nos mains, nous devons 

partir des manuscrits liturgiques. Nous devons éditer ce que nous avons : des collections liturgiques à 

géométrie variable, et nous devons les éditer en tant que telles, cʼest-à-dire avec et selon les indications de 

la pratique rituelle. Celles-ci, fournies non seulement par le Nērangestān mais aussi par certains 

manuscrits eux-mêmes, pour donner un contexte, permettent de mieux comprendre les passages ou leur 

opportunité. En effet, ce que nous avons nʼest pas le grand Avesta. Il sʼagit de collections liturgiques qui 

durent exister parallèlement à ce dernier dès le début de lʼépoque sassanide et qui nʼen constituent donc 

pas à proprement parler une collection de fragments. 

La table des matières et la bibliographie figurent au terme de l’Avant-propos. 

1. Intitulé « Parcours historico-critique des éditions », le premier chapitre de lʼouvrage est une 

analyse historiographique approfondie et fort technique. Lʼauteur corrige notamment les idées que le 

travail de K. F. Geldner serait définitif ou que lʼIran serait plus pauvre que lʼInde en manuscrits 

 

1. Alberto Cantera, Vers une édition de la liturgie longue zoroastrienne : pensées et travaux préliminaires (Studia Iranica. 

Cahier 51), Association pour l’avancement des études iraniennes, Paris (diffusion : Peeters Press, Leuven), 2014, 429 pp. - ISSN 

0993-8699 ― ISBN 978-2-910640-37-8. 

2. Nous trouvons par exemple sur la seule et même page 109 Ardešīr, Erdešīr et Irdešīr pour le nom dʼun seul et même 

copiste. 

mailto:epirart@ulg.ac.be


ÉRIC PIRART 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 361-369 (ISSN: 0212-5730) 

 

362 

 

avestiques. Non seulement, cʼest clairement le contraire, mais, de surcroît, la transmission iranienne est 

nettement plus soigneuse que lʼindienne.  

Lʼauteur met également en doute les théories de K. Hoffmann concernant lʼarchétype sassanide ou les 

hyparchétypes. Il rappelle que le savant allemand avait trouvé une faute de transmission commune à tous 

les manuscrits du Yasna. Le fait est bien connu. Il sʼagit dʼune erreur de copie rencontrée dans le Y 12.3 : 

au lieu de ˟ziienīm, le scribe, pratiquant lʼuniverbation avec la postposition ā précédant ce mot, avait 

commencé dʼécrire āziiā̊ (ou āziiā), puis continué avec iienīm après avoir biffé iiā̊. Dans les manuscrits, 

nous trouvons āziiā̊iienīm (āziiā̊.iienīm, āziiā̊.ẏenīm, āziiāiienīm, etc.) du fait quʼun scribe ne vit pas que 

les signes iiā̊ avaient été biffés. Cette seule faute commune à tous les manuscrits démontrait que tous les 

manuscrits liturgiques du Yasna, du Vīsp-rat, du Vīdaēuu-dat ou du Vīštāsp Yašt ainsi que les exégétiques 

du Yasna dérivent tous du même original. Ceci nʼest pas tout à fait exact : le scribe du manuscrit dont tous 

dérivent, par erreur, avait biffé iie au lieu de iiā̊, comme le fit encore, à la fin du XIXe siècle, le scribe de 

ML15285 (āziiā̊iienīm), si bien que certains manuscrits donnent āziiā̊nīm (J2.K5, la leçon que K. F. 

Geldner a retenue), āziiā̊.nīm (K6) ou ājiiā̊.nīm (B3)3. En réalité, les manuscrits ne sont jamais de simples 

copies faites à partir dʼun plus ancien puisque, de lʼaveu même des scribes dans les colophons, la 

connaissance orale du texte et la consultation de maîtres intervenaient tout aussi bien dans la confection 

des manuscrits. 

Dans cette revue des pratiques éditoriales, lʼauteur souligne lʼerreur que K. F. Geldner commit de 

prendre les manuscrits exégétiques comme point de départ. Son édition du Vīsp-rat pourrait donner 

lʼimpression dʼun texte originellement indépendant, et celle du Vīdaēuu-dāt donne lʼillusion que nous 

sommes en présence de lʼun des nasks du grand Avesta. En réalité, le Vīsp-rat est la recension longue du 

Yasna. Pour le dire autrement, la recension brève, appelée communément Yasna, est une forme abrégée du 

Vīsp-rat. Quant au Vīdaēuu-dāt que K. F. Geldner édite, cʼest la collection, certes en principe parallèle au 

nask du même nom, des passages qui doivent être intercalés dans la recension longue du Yasna pour une 

cérémonie portant ce même nom de Vīdaēuu-dāt. 

Le grand apport dʼAlberto Cantera est de démontrer la nécessité que nous éditions les textes comme ils 

sont, en tant que récitatifs mouvants des cérémonies, sans décomposer ces dernières, et que nous le 

fassions avec les instructions rituelles pehlevies ou goujeraties qui en précisent les contextes. 

2. Le deuxième chapitre présente les manuscrits de la liturgie longue. LʼAvestan Digital Archive en a 

déjà numérisé plus dʼune centaine alors que K. F. Geldner en avait consulté moins de cent pour son 

édition. Alberto Cantera a fait voler en éclats le présupposé que personne ne serait capable de réunir autant 

de manuscrits de la liturgie longue que K. F. Geldner. Certes, lʼauteur et son équipe nʼont pu localiser 22 

manuscrits de ceux que le grand philologue allemand put consulter, mais aucun de ceux-ci ne semblent 

vraiment importants ou irremplaçables, dʼautant que de nombreux nouveaux manuscrits ont été découverts 

tant en Iran quʼen Inde.  

La distinction est parfois bien difficile à opérer entre les manuscrits iraniens et indiens, mais, pour 

lʼépoque la plus ancienne, nous ne disposons que de manuscrits copiés en Inde. Les recherches de lʼauteur 

et de son équipe nous ont permis de connaître de nombreux manuscrits liturgiques indiens et iraniens 

inconnus de K. F. Geldner avec lesquels se trouvera corrigée la faible représentation des iraniens dans 

lʼédition des textes de la liturgie longue. Lʼauteur dément lʼidée que peu de manuscrits pourraient être 

 

3. Je suis dʼavis que la leçon āziiā.iienīm est la meilleure : il sʼagit de lʼindication diascévastique que la forme appartient au 

même thème ziiāni- (= védique jyāní-) que celle de datif ziiānaiiaēcā « et du pillage » présente dans le paragraphe antérieur (Y 

12.2). En écrivant ziiā avant de plier le mot aux exigences de lʼinfection palatale, le diascévaste voulut montrer clairement que le 

mot dérivait de la racine ziiā (= védique JYĀ). Par la suite se produisirent lʼuniverbation de ˟ziiā.iienīm avec la postposition ā qui 

précédait et lʼaltération de ºiiā en ºiiā̊ (S1 en arrive même à donner āziiā̊uiiēnīm). 



A PROPOS DE LA LITURGIE LONGUE ZOROASTRIENNE   

 

 
Aula Orientalis 33/2 (2015) 361-369 (ISSN: 0212-5730) 

 

363 

 

découverts en Iran. De surcroît, certains des nouveaux découverts en Iran sont parmi les plus vénérables. 

Les acteurs principaux de ces découvertes sont Katayoun Mazdāpour et Alberto Cantera lui-même.  

Lʼauteur souligne lʼimportance de la famille de Marzbān Frēdōn, originaire du Xorāsān, dans la 

production de manuscrits avestiques à lʼépoque séfévide (XVIe et XVIIe s.). Lʼarc Xorāsān-Sīstān-

Kermān-Yazd-Fārs dʼoù proviennent les manuscrits de lʼépoque séfévide est aussi la région la plus proche 

de lʼInde, celle où sʼétait amorcée lʼéphémère renaissance zoroastrienne des IXe et Xe siècles et où, de nos 

jours, survivent les dernières communautés zoroastriennes dʼIran. De surcroît, il est clair que les 

producteurs des manuscrits avestiques sont aussi ceux qui copièrent les livres pehlevis et que les manu-

scrits de lʼépoque séfévide sont souvent sinon toujours à la source la tradition manuscrite indienne. Lʼexi-

guïté de la tradition ainsi est-elle évidente, et lʼauteur le confirme en remontant dans le passé préséfévide 

des manuscrits liturgiques du Vīdaēuu-dāt qui sʼavèrent dériver tous dʼun même original du XVIe siècle. 

Lʼauteur parvient à remonter plus haut dans le temps avec les colophons du Dēnkard et des manuscrits 

liturgiques du Vīštāsp Yašt : jusquʼau début du XIVe siècle. 

Si, quant à eux, les manuscrits liturgiques iraniens du Yasna ne sont pas aussi anciens que les indiens, 

lʼun des plus anciens de ces derniers sʼavère pourtant avoir été copié ou influencé par un manuscrit 

iranien. Par ailleurs, lʼauteur démontre que certains Yasna liturgiques iraniens dérivent de manuscrits 

liturgiques du Vīsp-rat et, de ce fait, doivent avoir des relations avec des Vīdaēuu-dāt et des Vīštāsp Yašt. 

Le Yasna étant une recension brève du Vīsp-rat et ce dernier faisant lʼépine dorsale des liturgies du 

Vīdaēuu-dāt et du Vīštāsp Yašt, cela me semble assez naturel.  

Importantes pour la description de lʼévolution des manuscrits indiens comparée à celle des iraniens, les 

recherches sur la valeur originelle et les usages des signes viennent compléter celles concernant les 

orthographes.  

Comme cela pourra entraîner des confusions, nous pouvons regretter que lʼauteur chamboule la 

convention de transcription des signes  et  même si cʼest avec de bonnes raisons : ẏ et y au lieu de y et 

ẏ. Il est dommage aussi, dans le même ordre dʼidées, que å et ɱ remplacent respectivement ā̊ et m̨. 

Dans la transmission manuscrite, lʼabsence de lʼIran occidental ou nord-occidental, due à la disparition 

des communautés zoroastriennes, paraît irrémédiable. Par contre, lʼobscurité des siècles se situant entre la 

renaissance zoroastrienne des siècles IX-X et la bienveillance séfévide des siècles XVI-XVII peut être 

éclaircie grâce aux recherches dʼAlberto Cantera qui parvient à remonter jusquʼau début du XIIIe et 

retrace lʼhistoire des contacts entre prêtres indiens et iraniens. Lʼauteur sʼintéresse alors à lʼimportance des 

voyages en Inde de Rōstām Mihrābān, à la fin du XIIIe siècle, et de Mihrābān Kayxōsrō, au cours du 

XIVe siècle. Le second, à lʼinvitation dʼun mécène, y amena et copia de nombreux manuscrits, mais il est 

peu vraisemblable que ce fût jamais pour en ramener en Iran ou quʼil existât en Inde une tradition distincte 

ou indépendante de lʼiranienne. Par contre, il dut exister plusieurs traditions iraniennes puisque les 

nombreux Vīsp-rat liturgiques iraniens du XVIIe siècle nʼont aucun rapport avec celui de Rōstām. Tandis 

que les raisons du voyage de Rōstām restent inconnues, il est clair que les intérêts du mécène qui avait 

invité Mihrābān étaient éloignés de la pratique rituelle puisque son invité produisit surtout des manuscrits 

exégétiques. 

Lʼauteur se penche aussi sur la date et lʼorigine des traductions sanscrites : les XIV et XV siècles, mais 

il sʼagit dʼune tradition différente de celle de Rōstām et Mihrābān, antérieure à la venue de ces prêtres 

iraniens en Inde. Il est dʼailleurs bien connu que le zand pehlevi arrivé entre nos mains diverge çà et là de 

la traduction sanscrite et que celle-ci est sans doute basée sur un zand pehlevi de meilleure qualité. Les 



ÉRIC PIRART 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 361-369 (ISSN: 0212-5730) 

 

364 

 

documents nés de lʼhabitude, certes fort ancienne4, de traduire ou de commenter les textes sans doute 

obéissaient-ils à une tradition mouvante ou imparfaitement fixée. 

Lʼauteur termine le deuxième chapitre de son ouvrage avec lʼhistoire détaillée des relations entre les 

communautés zoroastriennes de lʼInde et de lʼIran consécutives aux venues de Rōstām ou Mihrābān et 

lʼhistoire du développement ultérieur de la tradition indienne avec la période des Rivāyats durant les 

XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles ou des conséquences du schisme qui, vers le milieu du XVIIIe siècle, se 

produisit en Inde entre partisans et adversaires des modèles iraniens. Lʼinterruption des contacts avec les 

zoroastriens dʼIran à la fin du XVIIIe siècle est due au déclin de ces derniers sous les Qajars ainsi quʼà 

lʼémergence dʼune élite pārsie composée majoritairement de ceux qui ne reconnaissaient plus lʼautorité 

religieuse iranienne. Il ressort de cette histoire détaillée que la tradition manuscrite indienne fut pendant 

des siècles sous la coupe de lʼiranienne et que, dès lors, son caractère est mixte tandis que lʼiranienne 

restait plus conservatrice. 

3. Le troisième chapitre traite de lʼantiquité et du dynamisme de la liturgie longue. Lʼauteur qui, 

jusquʼici, nʼavait rien dit des époques antérieures au Xe siècle de notre ère, se penche dʼabord sur les 

indices démontrant lʼantiquité des cérémonies reflétées par la tradition manuscrite. Il ne sʼagit plus de 

siècles plus ou moins obscurs, mais dʼune longue protohistoire, une suite dʼépoques pour lesquelles les 

témoignages directs font défaut. Jean Kellens et Xavier Tremblay ont souligné le caractère présassanide de 

la liturgie longue, le premier en repérant, parmi les textes avestiques récents, la description de cérémonies 

sacrificielles rappelant clairement la liturgie longue des manuscrits avestiques, le second en mettant en 

lumière de nombreux parallélismes précis entre lʼAgniṣṭoma védique et la liturgie longue avestique. 

Alberto Cantera fait très judicieusement remarquer que James Darmesteter, il y a plus dʼun siècle, avait 

déjà donné dʼincontestables arguments allant dans ce sens. Parmi ceux-ci figure la présence dans les 

manuscrits dʼindications rituelles pehlevies ou goujeraties parallèles à celles que nous pouvons trouver 

dans le Nērangestān, un traité de rituel rédigé fondamentalement en avestique. Ceci nous montre que le 

récitatif de la liturgie longue et le rituel qui en forme le contexte remontent à une époque où lʼavestique 

récent était encore une langue en usage.   

Les parallélismes vont plus loin que James Darmesteter le pensait, et lʼauteur qui donne des exemples 

saisissants de coïncidence entre les indications des manuscrits liturgiques, celles présentes dans le 

Nērangestān et celles ressortant de passages descriptifs repérés dans divers livres pehlevis souligne que les 

manuscrits liturgiques appartiennent à un genre littéraire qui plonge ses racines dans une littérature 

métarituelle en langue avestique qui, ensuite, à partir de lʼépoque sassanide, connut dʼimportants 

développements en langue pehlevie. Parmi ces instructions rituelles, lʼauteur en repère même concernant 

des faits de rituel tombés en désuétude ou des cérémonies disparues et pratiquement oubliées. 

Je trouve intéressant que ces indications rituelles concernent souvent la question de savoir quel est le 

passage vieil-avestique quʼil convient de réciter à tel ou tel instant de la cérémonie. Les exemples que 

lʼauteur nous produit me font penser quʼune recherche concernant la raison du choix de ces passages 

devrait être entreprise de façon systématique. En effet, le mot padāiš « avec les pas » de Y 50.8 justifie 

que le zaotar dise le passage en faisant un premier pas ; le mot uxšiiā « je grandis » du Y 33.10 évoque le 

matin, les mots raocā̊ barǝzištǝm « lumières, le plus haut » du Y 36.6, la présence du Soleil ou zénith et le 

syntagme uruuaēsē jasō « tu vas au point de retour » du Y 43.6, lʼaprès-midi, or le premier de ces trois 

passages ne doit précisément être récité que si la cérémonie est célébrée le matin, le second, que si cʼest à 

 

4. Voir lʼexemple du zand de frataire dans H 2.14 que jʼai analysé dans Corps et âmes du mazdéen, Paris, 2012, 232-243 et 

qui permet de remonter à lʼépoque achéménide. 



A PROPOS DE LA LITURGIE LONGUE ZOROASTRIENNE   

 

 
Aula Orientalis 33/2 (2015) 361-369 (ISSN: 0212-5730) 

 

365 

 

midi et le troisième, que si cʼest lʼaprès-midi. Ceci rappelle les cérémonies védiques où il est parfois aussi 

fait feu de tout bois : la simple présence dʼun mot dans une strophe en justifie lʼemploi. 

Lʼauteur compare, de façon détaillée et dʼun point de vue très technique, la liturgie longue telle que les 

manuscrits la reflètent avec la description quʼen donne le Nērangestān pehlevi, puis avec celle quʼen 

donne le Nērangestān avestique. 

Il est ainsi touché à la préhistoire de la tradition manuscrite, mais, pour ce qui est de la transmission des 

récitatifs de la liturgie longue, quʼelle fût écrite ou orale, il est toujours et forcément question de quelquʼun 

quelque part. Je me permets ici une digression : ce dernier paramètre qui est celui du lieu est aussi celui de 

lʼécole ou de la lignée. Le Yasna arrivé entre nos mains, consubstantiel du calendrier avestique, ne peut en 

aucune façon venir du cœur de la Perside achéménide puisque le calendrier de Darius le Grand est tout 

autre alors même que sa nature religieuse ne fait aucun doute. En plus des patrons des mois du calendrier 

de Darius, les archives persépolitaines ont révélé lʼexistence de plusieurs divinités zoroastriennes 

inconnues des textes avestiques arrivés jusquʼà nous. Néanmoins, il nʼest pas exclu que le récitatif de la 

liturgie longue présent dans les manuscrits remonte à lʼépoque achéménide pour autant que sa source soit 

à localiser ailleurs quʼen pays perse. Avec lʼextension de lʼEmpire achéménide, nous avons lʼembarras du 

choix. Lʼimagination fera le reste.  

Le mépris grec pour la culture iranienne prévalut durant de nombreux siècles si bien que le monde 

zoroastrien dut avoir bien du mal à survivre entre, dʼun côté, une Mésopotamie ouverte à de multiples 

influences religieuses et, de lʼautre, les abords dʼun Orient où le bouddhisme devenait florissant. Il est 

extraordinaire que le zoroastrisme pût surmonter tant de contrariétés et dût attendre le jour où les Parthes 

cessèrent dʼêtre des philhellènes pour reprendre haleine. Les Sassanides héritèrent dʼun sursaut favorable à 

la culture iranienne qui aurait marqué le règne de certains des derniers Arsacides avant de succomber, 

certes de façon éphémère, aux appels de Mani ou de Mazdak. Le zoroastrisme sassanide qui pourtant put 

surmonter ces nouvelles épreuves était déjà le survivant dʼun autre âge. LʼAvesta ou le récitatif de la 

liturgie longue de leur époque ne peuvent que difficilement en être sortis indemnes. Et, à la lecture des 

textes des inscriptions quʼil fit graver, il mʼest assez clair que lʼAvesta de Kirdīr ou sa liturgie longue 

devaient se différencier de ce que nous connaissons. Il me paraît impossible dʼétablir un lien génétique ou 

scolaire entre le zoroastrisme de Kirdīr et celui des frères Gušnjamān : ni leurs Avesta ni leurs récitatifs ne 

pouvaient coïncider parfaitement, ni de toute façon leurs traditions se raccrocher au même rameau. 

Comme beaucoup, je partage l’idée de Darmesteter que le Yasna est un conglomérat de textes. Alberto 

Cantera ne nie pas cette évidence, mais, pour lui, l’artifice de la composition remonterait bien plus haut 

qu’on ne l’a pensé. Les instructions rituelles données en langue avestique dans le Nērangestān concernant 

la liturgie longue n’impliquent pas qu’il ait été recouru toujours aux mêmes conglomérats pour la 

confection des récitatifs, mais bien aux mêmes grandes structures générales et aux grandes articulations 

liées aux parties du jour ou du mois. Je soulignerais que ni le Baγān Yašt ni aucun des grands textes de 

type yašt (Ābān, Sraōš, Haōm) présents dans le Yasna ne peut être repérés clairement parmi les 

instructions métarituelles qui ressortent de la comparaison du Nērangestān avec les indications que nous 

livrent les manuscrits de la liturgie longue ou des passages des livres pehlevis. L’antiquité de la cérémonie 

longue n’est pas pour autant à mettre en doute. C’est la présence de certains de ses détails tels que le 

Baγān Yašt qui peuvent choquer une certaine logique. Que fait donc là ce commentaire de l’Ahuna 

Vairiia ? Et je suis convaincu que cette antiquité est régionale : l’emploi de la langue avestique pour les 

instructions rituelles ou pour la liturgie elle-même suggère certes une date antérieure à celle de la grande 

inscription que Darius le Grand fit graver sur le rocher de Bīsotūn, mais le contenu de cette inscription qui 

fait usage d’un calendrier religieux distinct s’oppose à ce que la liturgie longue que nous connaissons par 

les manuscrits soit héritière de celle que ce grand roi achéménide connut. Le calendrier avestique et la 



ÉRIC PIRART 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 361-369 (ISSN: 0212-5730) 

 

366 

 

diascévase des textes vieil-avestiques sont intimement liés de façon congénitale à l’élaboration de la 

liturgie longue que nous connaissons. 

L’auteur a pu repérer dans les indications des manuscrits de la liturgie longue comme dans le 

Nērangestān ou dans d’autres livres pehlevis l’existence de plusieurs cérémonies qui étaient inconnues 

jusqu’ici. Il fait état de la sorte d’une diminution perceptible de la variété rituelle. Les variations textuelles 

sont nécessairement anciennes, mais toutes celles que l’auteur recense, à nouveau, ne concernent que les 

articulations du temps. 

L’auteur qui jongle avec les intercalations des différentes cérémonies et en découvre d’inédites, 

rappelle fort à propos que, très probablement, le syntagme darәγō.yašti-5 ºca hąm.paršti- ºca de H 2.14 = 

Vyt 8.8 est une façon de nommer en langue avestique le procédé des intercalations, mais je reste très 

sceptique devant ses affirmations que l’on n’a pas intercalé de textes qui avaient une existence 

indépendante de la liturgie ou que de tels textes ont plutôt précisément été composés pour être récités dans 

la liturgie. Cependant, je pense que le système des intercalations peut se trouver à l’origine 

d’intercalations qui n’apparaissent plus comme telles. Cette idée permettrait de mieux justifier la présence 

de certains Yašt à l’intérieur du Yasna. 

Concernant l’Ahuna Vairiia dont l’auteur signale l’isolement en tête du corpus vieil-avestique, je 

voudrais ici souligner une divergence entre la liturgie longue et le grand Avesta. Le neuvième livre du 

Dēnkard, dans sa description de trois des livres gâthiques du grand Avesta, ne donne pas le titre de hāiti 

aux quatre premiers chapitres de ces livres et les intitule respectivement Ahunō Vairiiō, Ašә̣m Vohū, 

Yeŋ́hē.hāta et Yānīmanō tandis que les manuscrits de la liturgie longue rassemble les trois premiers textes 

dans la hāiti 27 et donne le titre d’Ahiiāsa Hāitiš à la hāiti 28 sans en détacher les phrases du Y 28.0. 

Autre remarque : l’Ahuna Vairiia a éte séparé de l’Ahunauuaitī Gāθā en fonction de critères de choix 

qui s’avèrent être identiques à ceux qui permirent d’isoler la Gāyatrī Sāvitrī du Véda. La strophe vieil-

avestique et la védique devaient présenter notamment les caractéristiques suivantes : 

― ne comprendre que trois vers ; 

― contenir une forme de l’adjectif verbal d’obligation du verbe « choisir » ; 

― contenir l’idée de propulser la pensée. 

Les raisons de ce choix remontent à l’époque proto-indo-iranienne, mais, à l’évidence, la Gāyatrī 

Sāvitrī n’est pas l’Ahuna Vairiia. Les principes et structures ainsi sont-ils parfois plus anciens que les 

textes affectés. Ce serait un coup de chance extraordinaire que la strophe devant répondre à de tels critères 

figurât originellement en tête de la première Gāθā. Par ailleurs, divers arguments existent qui mettent en 

doute l’authenticité de cette place primitive de l’Ahuna Vairiia à l’ouverture de l’Ahunauuaitī Gāθā. Pour 

moi, cette place est artificielle, due à la confection du récitatif de la liturgie longue. Si la diascévase des 

textes vieil-avestiques telle que nous la trouvons dans les manuscrits de la liturgie longue est indissociable 

de l’arrangement de cette liturgie et du calendrier avestique, nous pouvons affirmer que Darius ne 

disposait pas du même récitatif ou que l’arrangement du récitatif existant à Persépolis sous son règne était 

autre. Il n’est même pas certain que la strophe devant faire le germe de son Avesta fût chez lui nécessai-

rement l’Ahuna Vairiia même si Xerxès, dans la fameuse inscription dite « des Daiva », pourrait bien 

parler d’un « brazman » contenant les mots « r̥tāt haca » et faisant ainsi référence à une strophe similaire à 

l’Ahuna Vairiia. En outre, l’ordre dans lequel les Gāθā étaient récitées pouvait parfaitement différer à 

l’origine de celui que nous connaissons. Alberto Cantera a découvert dans le Nērangestān un cas où la 

Spәṇtāmainiiu précédait l’Uštauuaitī. Ceci montre que, primitivement, la succession des pièces du corpus 

 

5. Ou darǝγō.īšti- ? 



A PROPOS DE LA LITURGIE LONGUE ZOROASTRIENNE   

 

 
Aula Orientalis 33/2 (2015) 361-369 (ISSN: 0212-5730) 

 

367 

 

vieil-avestique était mouvante. Si Darius connut les Gāθā, ce fut peut-être dans un ordre tout à fait 

différent. 

L’auteur poursuit avec une description des principes régissant les cérémonies connues et, autant que 

faire se peut, avec lʼévocation des cérémonies disparues ou obsolètes pour lesquelles des instructions ont 

survécu çà ou là, en accordant une attention spéciale et justifiée au très vénérable manuscrit K7b. Alberto 

Cantera est devenu le spécialiste incontestable des variantes du rituel ou de la liturgie avestique. 

La dispute entre Qadimis et Iranis s’avère avoir été une aubaine pour cet historien du zoroastrisme 

qu’est devenu l’auteur en ce qu’elle a permis la conservation de divergences utiles à notre connaissance 

des mécanismes de l’évolution des textes dans le récitatif de la liturgie longue, mais il y avait eu déjà des 

évolutions importantes auparavant comme nous pouvons le constater en comparant les instructions 

présentes dans le Nērangestān avec celles que contiennent les plus vieux manuscrits. Les divergences de 

détail sont assez abondantes. Il y a notamment celle qui concerne le collège sacerdotal et sa chorégraphie. 

L’auteur s’intéresse alors tout naturellement aux offrandes animales existant au cours de la liturgie longue 

puisqu’elles ne figurent que dans le Nērangestān et sont absentes tant de la pratique moderne que des 

indications figurant dans les manuscrits liturgiques. Ici aurait pu être évoqué ou signalé que, parallèle à 

divers textes pehlevis et védiques, le Haōm Staōt avestique donne une répartition des parts de la victime 

animale dépecée entre les dieux. 

La substitution du Haōm Staōt par le Veh Yašt que l’auteur signale à la page 257 me paraît très 

instructive. Elle est présente dans une variante du Yasna décrite dans le Nērangestān. La liturgie longue 

ainsi pouvait-elle accueillir d’autres textes que ceux que nous y voyons habituellement inclus. Les divers 

textes de la littérature religieuse pouvaient trouver une place à l’intérieur du cursus rituel en fonction des 

circonstances ou des buts poursuivis par la célébration. La remarque que l’auteur fait au bas de la page 

258 ainsi doit-elle être soulignée : cette variante de la cérémonie nous montre un contexte possible pour 

l’emploi liturgique des Yašt. 

Les différences rituelles et liturgiques existant entre Qadimis et Iranis retiennent ensuite l’attention de 

l’auteur pour des considérations extrêmement techniques. Vers la fin du chapitre, l’auteur égrène de 

nombreuses remarques importantes. Je n’en donne ici qu’une sélection :   

― la liturgie longue n’est pas une construction articielle datant d’une époque post-avestique ; 

― elle est antérieure à la production de la littérature métarituelle en langue avestique ; 

― elle s’adapte aux conditions et aux buts de la performance ; 

― la variété rituelle attestée dans le Nērangestān est plus grande que celle des manuscrits de la 

liturgie longue ; 

― il serait opportun que l’édition critique de la liturgie longue indiquât les variations que nous 

connaissons à partir d’autres sources que les manuscrits liturgiques (Nērangestān, livres pehlevis) ; 

― l’éditeur de la liturgie longue devra définir le cadre géographique et chronologique qu’il choisit 

pour son édition. 

4. Avec le quatrième chapitre, l’auteur aborde les changements et la continuité de la forme 

linguistique du récitatif avestique. Il fait tout d’abord remarquer que nous ne connaissons que deux types 

de récitation des textes de la liturgie longue, le type sogdien grâce à cet ašә̣m vohū manuscrit de 

Dunhuang au Xe siècle de notre ère et le type standard, encore en vigueur de nos jours, à Yazd comme à 

Navsārī, reflété par les manuscrits iraniens et indiens. Nous ignorons tout des prononciations qui devaient 

exister ailleurs au Xe siècle ou avant. À mes yeux, nous ne pouvons être sûrs que la prononciation 

standard reproduise ou dérive de celle que le clergé sassanide inventeur de lʼalphabet avestique aurait 

sanctionnée comme étant la bonne. 



ÉRIC PIRART 

Aula Orientalis 33/2 (2015) 361-369 (ISSN: 0212-5730) 

 

368 

 

L’auteur, qui reste prudent, trouve dans les dialectes en usage dans les régions de production des 

manuscrits la cause de certains traits de prononciation reflétés par les manuscrits et enregistrés par 

Šahmardān en 1388 ou par Jackson en 1903. Il y a notamment l’exemple de ū qui, dans les manuscrits 

iraniens, devient ī à l’instar de ce que le mot dāri pour « cheveux » mīd montre en face du persan mūy.  

L’auteur souligne aussi l’influence que le texte récité exerce sur les manuscrits. En Inde, l’influence du 

goujerati peut tout aussi bien être détectée. Les récitations modernes indiennes ne se différencient pourtant 

guère profondément des iraniennes même si une instabilité plus grande s’y détecte. Cette instabilité est 

aussi celle des manuscrits. La mémoire que le scribe possède du texte pèse sur son travail de copie faite à 

partir de l’écrit. L’analyse qu’en donne l’auteur permet de mieux comprendre les variations manuscrites : 

souvent, au lieu de fautes, ce sont des variations dans la prononciation du texte du récitatif de la liturgie 

longue ou dans la valeur que le scribe attribue aux caractères. L’exemple extrême est donné d’un copiste 

reproduisant par erreur deux fois une même phrase à partir d’un seul et même manuscrit sans être capable 

de le faire les deux fois de façon identique.  

L’auteur recourt souvent à l’outil très objectif des indices de coïncidence entre manuscrits. Cet indice 

est souvent moindre entre des manuscrits indiens de la liturgie longue tandis que les manuscrits iraniens, à 

la lumière de ces indices, forment un groupe plus cohérent. Les textes récités le plus souvent et mieux 

connus de ce fait, logiquement les plus exposés à l’influence de la mémoire ou de la récitation, sont 

évidemment ceux qui montrent le degré de variation le plus élevé. Les variations des indices de 

coïncidence permettent à l’auteur de démontrer le caractère éminemment phonétique des variantes des 

manuscrits avestiques. L’analyse de nombreuses variations ou confusions comme des diphtongues aō et ōi 

amène l’auteur à réfuter, par exemple, la thèse de Johanna Narten concernant le génitif rašnōiš de rašnu-. 

À l’occasion de la variation entre pa et f dont il est question à la page 304, le lecteur et l’auteur 

voudront bien me permettre de rappeler, même si elle est excessive et concerne un passage des liturgies 

brèves, la correction ˟pairiš.haēkәm vā ˟pairiš.hiṇcaiṇti que j’ai proposée6 du Yt 14.54 où K. F. Geldner 

édite frašaēkәm vā frašicaṇti sur base des manuscrits. 

L’auteur s’attache plus loin à rechercher les quelques variations les plus anciennes, à définir les 

rapports existant entre prononciation et orthographe, précisant même la valeur de certains signes dans la 

devanāgarī zoroastrienne, et donne un exemple de faute manuscrite dont la praxis rituelle a aidé la 

diffusion. Il fait encore remarquer que certains manuscrits semblent bien être des copies faites à partir de 

la seule récitation liturgique que le prêtre exécutait sans l’aide d’aucun texte écrit.  

La critique des idées de Karl Hoffmann est sans doute l’une des grandes avancées du travail d’Alberto 

Cantera. Le philologue allemand a introduit dans l’histoire de la transmission une série de jalons décisifs 

(l’archétype sassanide, les hyparchétypes). L’auteur démontre que, malheureusement, la plupart de ces 

jalons sont illusoires. Quant à l’alphabet avestique, il détermine la valeur de plusieurs lettres « mortes » et 

amendent ou complètent les séries de signes répertoriés par Karl Hoffmann. Parmi les conclusions de tels 

examens, je relève lʼimportance de celle que les manuscrits, au moins partiellement, permettent de 

reconstruire l’histoire de l’écriture avestique, mais qu’ils ne rendent pas possible la reconstruction exacte 

de l’alphabet avestique original. 

L’examen de la distribution de diverses variations comme celle des finales ºōiium / ºōim / etc. dans les 

manuscrits de la liturgie longue permet à l’auteur de préciser certaines lois orthographiques et de montrer 

que daēum est une exception. La confrontation des traditions textuelles indienne et iranienne permet à 

l’auteur de mettre en lumière de rares divergences bien significatives, mais lʼidée que ā̊scā au Y 30.3 qui 

 

6. L’Aphrodite iranienne, Paris, 2006, p. 32. 



A PROPOS DE LA LITURGIE LONGUE ZOROASTRIENNE   

 

 
Aula Orientalis 33/2 (2015) 361-369 (ISSN: 0212-5730) 

 

369 

 

serait fautif pour ˟aiiā̊scā, une leçon dont témoigneraient les manuscrits indiens qui montrent par exemple 

yā̊scā, me paraît incertaine. 

Lʼauteur épingle encore certaines variations qui ne s’expliquent pas dans le cadre d’une divergence 

entre manuscrits indiens et iraniens. Parmi les variations complexes, il y a celle de paouruiia- sur laquelle 

Jean Kellens s’était penché en semant le doute sur certaines thèses hoffmanniennes. Alberto Cantera ainsi 

prolonge-t-il ou développe-t-il certaines idées du philologue sérésien. 

Là où le Y 65.1 donne āpǝm, la graphie him de l’Ābān Yašt 5.1 ou de lʼĀbān Niyāyišn 4.2 qui7, en 

réalité, est plutôt à lire ’p̄ym est un exemple qui pourrait être ajouté à ceux de la p. 360 où lʼauteur parle de 

l’emploi des signes de l’écriture pehlevie pour des mots avestiques qui sont bien connus et dont la 

prononciation incorrecte reste impossible. 

5. Le dernier chapitre, intitulé «Vers une nouvelle édition de la liturgie longue», ne remplit que quatre 

pages : c’est la conclusion d’un ouvrage qui d’ores et déjà fait date dans les études avestiques. Voici un 

florilège des affirmations qui s’y trouvent et dont la portée ou l’importance sont incontestables : 

― nous devons admettre que le texte auquel nous avons accès à travers les manuscrits n’est pas le 

texte sassanide ;   

― l’editeur devra choisir une période historique dont nous avons des témoignages directs par les 

manuscrits et éditer le récitatif de la liturgie longue sous la forme qu’il avait à ce moment-là ; 

― la reconstruction linguistique nous permet de fort nous éloigner des manuscrits, mais le problème 

fondamental est l’incohérence chronologique que pourra présenter le texte produit de la sorte. Par contre, 

la proximité de la récitation, dont témoignent les manuscrits, nous assure de la cohérence chronologique, 

mais la cohérence interne du texte en sera diminuée ; 

― la version la plus ancienne qu’il nous soit possible de reconstruire de la liturgie est celle qui était 

célébrée dans le Fārs ou le Sīstān entre les XIIIe et XVIIe siècles. 

6. L’ouvrage se referme avec 14 planches photographiques de pages de manuscrits permettant 

d’illustrer le propos et avec une suite d’annexes donnant tantôt des exemples des éditions passées, tantôt 

des exemples de ce qu’il faudrait faire ou encore des exemples de comparaison entre le Nērangestān et les 

manuscrits liturgiques. Parmi ces annexes, relevons aussi de véritables outils pratiques tels que des 

tableaux raisonnés ou des listes des manuscrits de la liturgie longue.  

Les index ne sont guère généreux. Jʼaurais aimé un index dans lequel, par exemple, serait signalé qu’un 

emploi du mot ratu- est évoqué à la page 249.  

 

 

 

 

7. Contrairement à ce que jʼavais écrit dans Syntaxe des langues indo-iraniennes anciennes (Aula Orientalis-Supplementa, 6), 

Sabadell, 1997, 156 sqq. 


