
 

Aula Orientalis 42/2 (2024) 349-356 (ISSN: 0212-5730) 
 

349 

La breu història d’un orientalista efímer: Jordi Quintana Vives (1921-1947) 
 

Jordi Vidal 

Universitat Autònoma de Barcelona1 

 

1. Introducció 

 

Durant molts anys l’Orientalística Antiga ha estat absent del panorama universitari català 

(Vidal 2016a). Certament, Pere Bosch Gimpera (Barcelona, 1891 – Ciutat de Mèxic, 1974), el gran 

arqueòleg català del segle XX, va mostrar molt d’interès en el món del Pròxim Orient Antic (Vidal 

2010-2011). Així ho testimonia, per exemple, la seva obra Historia de Oriente, de la qual en va 

arribar a publicar fins a tres edicions (1927-1928, 1947-1951 i 1970). A banda, Bosch va intentar 

que algun dels seus estudiants de la Universitat de Barcelona es formessin específicament com a 

orientalistes per, així, promoure el desenvolupament d’aquests estudis. És el cas, per exemple, de 

Josep Gibert i Buch (Girona, 1903 – Barcelona, 1979), un deixeble de Bosch que, gràcies a una 

beca atorgada per Francesc Cambó, va estudiar arqueologia a Alemanya i va excavar en jaciments 

tan emblemàtics com Tell Balata (antiga Siquem, Israel) (Vidal 2016b, 2021 i 2024). Un altre cas 

paradigmàtic és el del poeta Salvador Espriu (Santa Coloma de Farners, 1913 – Barcelona, 1985), 

també deixeble de Bosch, que havia previst especialitzar-se en l’àmbit de l’Egiptologia (Vidal 

2016c). Tanmateix, l’ensulsiada de la Guerra Civil va posar punt final als plans de Bosch, que es va 

veure obligat a exiliar-se i a desenvolupar el gruix de la seva carrera a Mèxic.  

La càtedra de Bosch a la Universitat de Barcelona la va ocupar Martín Almagro Basch 

(Tramacastilla, 1911 – Madrid, 1984), figura afí al nou règim franquista (Gracia 2015). Tanmateix, 

com havia fet abans Bosch, ell també va intentar que un dels seus deixebles, Jordi Quintana Vives, 

s’especialitzés en l’estudi de l’arqueologia del Pròxim Orient. A continuació reconstruïm la seva 

breu història, la qual, com veurem, tampoc no va tenir un final feliç. 

 

2. Apunts biogràfics 

 

Jordi Quintana Vives (Barcelona, 15 de desembre de 1921 – 15 de juny de 1947) (fig. 1) 

formava part d’una família barcelonina catalanista, conservadora i catòlica. Fill del banquer Josep 

Quintana Balart i de Concepció Vives Ballvé, ja des de ben petit va demostrar una gran inquietud 

intel·lectual. Així, per exemple, amb tot just onze anys va obtenir el tercer premi al concurs de 

                                                              
1. Aquest article s’ha escrit en el marc del projecte de recerca PID2020-114676GB-I00, finançat pel Ministerio de 

Ciencia e Innovación. 



JORDI VIDAL 

 

Aula Orientalis 42/2 (2024) 349-356 (ISSN: 0212-5730) 
 

350 

lectura catalana organitzat per l’entitat excursionista “Agrupació de Minyons de Muntanya Icària” 

(La Publicitat 01/01/1933, p. 5). Durant la Guerra Civil, la família Quintana Vives va patir diversos 

contratemps. El setembre de 1936 Josep Quintana va ser considerat desafecte a la República i va 

perdre la feina al Banco Exterior de España. Tot i això, dos mesos després va ser readmès gràcies a 

les gestions realitzades a favor seu per altres empleats de l’entitat bancària. D’altra banda, la casa 

que la família tenia a la localitat osonenca de Sant Pere de Torelló va ser confiscada pel comitè 

local i ocupada pel secretari de l’ajuntament. Acabada la guerra, Josep Quintana va denunciar que, 

durant l’ocupació, tots els objectes religiosos de la casa van ser destruïts sistemàticament.2 

A la fi del conflicte, Jordi Quintana va poder finalitzar els seus estudis de Batxillerat a 

l’Institut Jaume Balmes i ingressar, el setembre de 1939, a la Universitat de Barcelona, on va 

estudiar Filologia Semítica. Alumne brillant, va acabar la carrera el 1944, i va rebre el premi 

extraordinari de llicenciatura per la secció de Filologia Semítica. Aquest premi li va ser lliurat 

durant la sessió inaugural del curs 1945-1946. Altres premiats il·lustres aquell any van ser 

l’arqueòleg Pere de Palol, l’escriptor Josep Vallverdú i el filòsof Fermín d’Urmeneta, entre d’altres 

(El Noticiero Universal 11/10/1945, p. 4). Hem localitzat a l’expedient personal de Quintana, 

dipositat a l’Arxiu Històric de la Universitat de Barcelona, l’exercici que li va permetre aconseguir 

aquella distinció. El comentem breument en l’apartat 3 d’aquest treball i el transcrivim a l’annex. 

Després de la llicenciatura ràpidament es va integrar al claustre de professorat de la 

Universitat de Barcelona. Durant els cursos 1945-46 i 1946-47 va ser nomenat professor ajudant de 

classes pràctiques de Filologia Semítica, amb un sou de 6000 pessetes anuals. Va estar al càrrec de 

les assignatures de Llengua i Literatura àrabs, Llengua i Literatura hebrees i Història de l’Orient i 

Occident musulmà.3 Alhora, també va ser nomenat secretari de l’Escola d’Estudis Hebraics i el 

Pròxim Orient del CSIC. Es tractava, sens dubte, d’una de les figures més prometedores de 

l’Orientalística catalana dels anys 40 del segle XX.  

Malgrat la seva formació filològica, va començar la redacció de la seva tesi doctoral sota la 

direcció de l’arqueòleg Martín Almagro Basch. La tesi, titulada “Escarabeos púnicos en los museos 

españoles”, consistia en l’estudi d’un conjunt de dos-cents cinquanta escarabeus que Quintana 

havia localitzat en els museus arqueològics de Barcelona, Madrid, Eivissa i el Cau Ferrat de Sitges 

(Quintana 1946: 126). A banda, havia planejat fer diverses estades de recerca als museus de Cadis, 

Portugal i Tetuan, per tal de completar el corpus de peces que volia estudiar (Millàs Vallicrosa 

1947: 456; vegeu també Almagro 1947). 

Tanmateix, aquella prometedora carrera acadèmica es va veure tràgicament truncada per la 

seva mort el 15 de juny de 1947, quan només tenia vint-i-cinc anys, a causa d’una malaltia que 

desconeixem, però de la que va patir els primers símptomes ja el 1941 (fig. 2). 

 

3. L’obra de Quintana 

 

La producció acadèmica de Quintana va ser molt escassa, per motius obvis. En total, va 

publicar només quatre articles (Quintana 1942, 1944a, 1944b i 1946), tres ressenyes (Quintana 

1941, 1945b i 1945c) i un article-recensió sobre les excavacions del Pontificio Istituto Biblico de 

Roma al jaciment jordà de Teleilat el-Ghassul (Quintana 1945a). Tanmateix, si tenim en compte la 

                                                              
2. Declaració jurada de Josep Quintana Balart. Expedient de Jordi Quintana Vives. Arxiu Històric de la Universitat 

de Barcelona. 

3. Expedient de Jordi Quintana Vives. Arxiu Històric de la Universitat de Barcelona. 



LA BREU HISTÒRIA D’UN ORIENTALISTA EFÍMER: JORDI QUINTANA VIVES (1921-1947) 

 

 

Aula Orientalis 42/2 (2024) 349-356 (ISSN: 0212-5730) 
 

351 

seva mort prematura, el cert és que pot ser considerat com un autor prolífic, capaç de publicar 

articles científics abans fins i tot d’acabar la llicenciatura. 

Els dos primers treballs de Quintana, de caràcter històricofilològic, estaven dedicats a l’estudi 

de qüestions relacionades amb la civilització de la vall de l’Indus. És obvi que aquella temàtica no 

formava part de les línies de recerca tradicionals desenvolupades en la Facultat de Filosofia i 

Lletres de la Universitat de Barcelona. De fet, per entendre aquell interès de Quintana per un tema 

tan “exòtic” cal fer referència a la controvertida figura del jesuïta català Enric (o Henry) Heras i 

Sicars (Barcelona, 1888 – Bombai, 1955). Heras, missioner a l’Índia, es va especialitzar, entre 

d’altres, en l’estudi de les ciutats de Mohenjo Daro i Harappa. Arran de les seves recerques sobre la 

qüestió va proposar l’existència del que denominava la civilització proto-índico-mediterrània. Així, 

segons ell, a la vall de l’Indus va sorgir un focus civilitzador originari que, a través del Pròxim 

Orient, es va difondre per tota la Mediterrània, i va donar lloc al sorgiment de les cultures sumèria, 

minoica, micènica, etrusca i ibèrica, entre d’altres (Heras 1953). Alhora, Heras també afirmava 

haver desxifrat l’escriptura pictogràfica desenvolupada a la vall de l’Indus, un desxiframent que, 

però, sempre fou molt qüestionat i que, amb el temps, ha estat rebutjat de manera unànime (Celada 

1947 i 1948; Arribas 1990: 260 i s.; Tarradell 1995: 7 i s.).  

En qualsevol cas, per tal de promoure la difusió de les seves propostes, Heras va intentar crear 

a Barcelona el que va batejar com a “Instituto Ibérico Oriental”, una fundació formada per diferents 

càtedres que havien d’incentivar la recerca sobre la cultura proto-índico-mediterrània (Garcia / 

Vidal 2012). Amb l’objectiu d’aconseguir finançament per a la creació d’aquell institut, entre 1939 

i 1940 Heras va dictar nombroses conferències en diferents institucions barcelonines, i també de 

Madrid. De fet, entre novembre i desembre de 1939 va fer un cicle de vint conferències a la 

Universitat de Barcelona, titulat “La cultura proto-índica y sus derivaciones mediterráneas” (La 

Vanguardia española 11/11/1939, p. 2). Va ser arran d’aquelles conferències que Heras va entrar 

en contacte amb Quintana, el qual tot just acabava d’ingressar a la Universitat de Barcelona. Allà el 

va convèncer perquè es dediqués a l’estudi de la civilització de la vall de l’Indus i la seva suposada 

expansió mediterrània. Tanmateix, l’Instituto Ibérico Oriental mai no s’arribà a crear i Heras tornà 

a l’Índia, un fet que, com veurem tot seguit, va determinar el futur de la recerca de Quintana. 

En el primer article del jove orientalista català és on millor s’aprecia la influència d’Heras. 

Segons Quintana, la ciutat de Mohenjo Daro, des del punt de vista polític, fou una teocràcia 

dirigida per un rei que alhora exercia la funció de summe sacerdot. Quintana defensava que aquell 

model polític més endavant es va estendre i imposar a les ciutats sumèries, a Egipte i a Creta, entre 

d’altres, d’acord amb la difusió de la cultura proto-índia que plantejava Heras. De fet, Quintana 

demostrava sovint una fidel devoció al treball del mestre en tots els àmbits. Aquella devoció fins i 

tot el portà, de forma evidentment errònia, a defensar amb passió el suposat desxiframent de 

l’escriptura de la vall de l’Indus proposat per Heras:  

 

“... el desciframiento de las inscripciones proto-indias por el P. Enrique Heras, jesuita 

español, de cuya exactitud y validez ya no es posible dudar ...” (Quintana 1942: 3).  

 

Alhora, Quintana afirmava que estava a punt de publicar un article a la revista Sefarad, titulat 

“Naturaleza dravidia de las inscripciones proto-indias”, on havia d’aprofundir en qüestions 

relacionades amb el suposat desxiframent d’Heras (Quintana 1942: 3, n. 1). L’article, però, mai no 

s’arribà a publicar. Tot i que en desconeixem els motius, és plausible suposar que els editors de 

Sefarad, conscients dels seriosos dubtes que plantejaven les teories d’Heras, en rebutgessin la 

publicació. 



JORDI VIDAL 

 

Aula Orientalis 42/2 (2024) 349-356 (ISSN: 0212-5730) 
 

352 

En el segon article, Quintana explorava una de les moltes hipòtesis que s’han formulat per tal 

de poder assignar un parentiu genètic a la llengua sumèria (Quintana 1944b). En aquest cas, 

s’esforçava per demostrar l’existència de semblances morfosintàctiques entre el sumeri i les 

llengües dràvides, una teoria que ja havien plantejat altres autors abans.4 Quintana presentava 

aquest treball com l’estudi preliminar d’una recerca més aprofundida sobre la pertinença del sumeri 

a la família lingüística dràvida, una recerca que, tanmateix, mai no va publicar.  

En qualsevol cas, en aquest segon article ja es pot apreciar un cert allunyament de Quintana 

respecte d’alguna de les idees d’Heras. Així, per exemple, arribava a posar en dubte explícitament 

l’existència d’una suposada unitat cultural proto-índico-mediterrània:  

 

[dejamos] aparte los estudios relacionados con la cuestión proto-índica, que soslayaremos 

por no haberse llegado aún a una completa unanimidad de criterio entre los investigadores 

(Quintana 1944: 245). 

 

Aquella frase és molt significativa perquè prefigura un canvi important dins de la trajectòria de 

Quintana. El canvi es concretà ja en el seu tercer article (Quintana 1944b), on abandonà l’estudi de 

la civilització de la vall de l’Indus i passà a ocupar-se d’una temàtica, els segells-cilíndrics 

mesopotàmics, que també va analitzar en dues de les seves ressenyes (Quintana 1941 i 1945b). Es 

tracta del seu treball més extens (trenta-tres pàgines), on examinà un conjunt de quinze segells-

cilíndrics conservats a l’aleshores anomenat Museo Arqueológico de Barcelona. A banda d’una 

llarga introducció sobre la història de la glíptica mesopotàmica, Quintana va fer una fitxa tècnica de 

cada segell (dimensions, material, cronologia), acompanyada d’un comentari iconogràfic breu. En 

el cas de dos segells que tenien una inscripció cuneïforme, també va oferir la transliteració i la 

traducció del text. 

Tanmateix, el seu treball més significatiu fou el seu últim article (Quintana 1946). Amb aquell 

estudi, d’una banda, confirmava el seu allunyament dels temes de recerca definits per Heras. De 

l’altra, és l’únic testimoni que coneixem del que havia de ser la seva tesi doctoral. En aquest cas, 

Quintana presentava l’estudi d’un conjunt de vint escarabeus amb inscripcions jeroglífiques. A 

l’article, de només set pàgines, es limità a descriure les peces i a analitzar i contextualitzar 

breument les diferents inscripcions jeroglífiques de cada escarabeu. Es tractava, per tant, d’un 

estudi preliminar, on deixava obertes qüestions relacionades amb la identificació concreta dels 

noms dels faraons esmentats, i la cronologia i l’origen de les peces (egipci o púnic), unes qüestions 

que esperava resoldre durant el transcurs de la seva tesi doctoral.  

Als quatre articles de Quintana que hem comentat, cal afegir-hi un text inèdit que hem 

localitzat dins del seu expedient personal a l’Arxiu Històric de la Universitat de Barcelona. El text, 

que ja hem esmentat abans, porta per títol “Los semitas en la Baja Mesopotamia y sus relaciones 

con otros pueblos”. És un document manuscrit de quatre pàgines (transcrit a l’Annex), que va 

escriure per optar al premi extraordinari de llicenciatura. Es tracta d’una breu síntesi sobre la 

història de les poblacions semítiques de la Baixa Mesopotàmia, des dels orígens (que situa al 

període Ubaid) fins a l’època neobabilònica. El text conté algunes imprecisions i dades errònies. 

Així, per exemple, atribuïa la desaparició de l’imperi accadi al rei Lugalzagesi, que en realitat fou 

contemporani de Sargon, el fundador d’aquell imperi. En un altre passatge, defensava l’existència 

de vincles entre l’arameu i el sumeri, dues llengües que en realitat no guarden cap mena de parentiu 

                                                              
4. Sobre aquesta qüestió vegeu una discussió recent a Steever 2020: 39. 



LA BREU HISTÒRIA D’UN ORIENTALISTA EFÍMER: JORDI QUINTANA VIVES (1921-1947) 

 

 

Aula Orientalis 42/2 (2024) 349-356 (ISSN: 0212-5730) 
 

353 

o relació. Malgrat tot, el text ofereix un resum correcte de la qüestió a partir de les dades 

disponibles en aquells moments, i confirma, una vegada més, l’interès de Quintana per l’estudi 

històricoarqueològic del Pròxim Orient.  

 

4. Consideracions finals 

 

Com hem vist fins aquí, la breu trajectòria acadèmica de Quintana va tenir dues etapes ben 

diferenciades. La primera, de 1939 a 1944, va estar condicionada per la influència exercida per 

Heras, i es va concretar en la publicació de dos treballs relacionats amb la cultura proto-índico-

mediterrània definida pel jesuïta català. La segona etapa fou més breu (1944-1947) i també més 

convencional pel que fa als temes de recerca. El canvi d’Heras per Almagro va suposar 

l’abandonament de l’estudi de la civilització de la vall de l’Indus i de les teories estrambòtiques 

d’Heras. En comptes d’això, Quintana se centrà en l’àmbit de la iconografia mesopotàmica, egípcia 

i púnica. Tanmateix, no sembla que mai s’arribés a produir un trencament traumàtic entre Quintana 

i Heras. Com a mínim, això és el que es desprèn d’una carta que Heras va escriure al prehistoriador 

Lluís Pericot el 14 de juliol de 1947, on el jesuïta lamentava amargament la mort del seu antic 

deixeble: “El pobre Quintana se nos ha ido al cielo dejando frustradas todas nuestras esperanzas”.5 

Per tant, més aviat sembla que Quintana, tot i decantar-se pel mestratge d’Almagro i allunyar-se de 

l’estudi del món proto-índico-mediterrani d’Heras, va mantenir fins a la fi bones relacions amb el 

jesuïta català.   

En qualsevol cas, la mort prematura de Quintana va suposar un nou entrebanc en el difícil 

desenvolupament de l’Orientalística Antiga a Catalunya. El seu nom, com els de Gibert o Espriu 

abans, integra una llista de personatges que, per motius diferents, no varen poder concretar des d’un 

punt de vista acadèmic el seu interès pel món oriental. No serà fins a la fi del segle XX, amb la 

creació de l’Institut del Pròxim Orient Antic de la Universitat de Barcelona, que l’Orientalística 

Antiga tindrà per fi un espai institucionalitzat dins del panorama universitari català (Vidal 2016d).  

 

5. Bibliografia 

 

ALMAGRO, M. 1947: “Jorge Quintana Vives”, Ampurias 9-10: 48. 

ARRIBAS, A. 1990: Cada piedra es un mundo. Barcelona.  

CELADA, B. 1947: “Cultura e inscripciones de la antigua India ¿Relaciones con el mundo bíblico?”, 

Estudios Bíblicos 6: 403-426. 

— 1948: “Cultura e inscripciones de la antigua India ¿Relaciones con el mundo bíblico? 

(conclusión)”, Estudios Bíblicos 7: 29-76. 

GARCIA, A. / VIDAL, J. 2012: “El Instituto Ibérico Oriental (1938-1941). Un intento de 

introducción de los estudios sobre el Oriente Antiguo en España”, Archivo Español de 

Arqueología 85: 287-296. 

GRACIA, F. 2015: Arqueologia i política. La gestió de Martín Almagro Basch al capdavant del 

Museu Arqueològic Provincial de Barcelona, 1939-1962. Barcelona. 

HERAS, H. 1953: Studies in Proto-Indo-Mediterranean Culture. Bombai. 

MILLÁS VALLICROSA, J. M., 1947: “In memoriam”, Sefarad 7/2 (1947): 455-457. 

                                                              
5. Fons Lluís Pericot, Biblioteca de Catalunya. 



JORDI VIDAL 

 

Aula Orientalis 42/2 (2024) 349-356 (ISSN: 0212-5730) 
 

354 

QUINTANA VIVES, J. 1941: “H. Frankfort: Cylinder Seals, a documentary Essay on the Art and 

Religion of the Ancient Near East”, Ampurias 3: 187-188.  

— 1942: “El gobierno teocrático de Moenjo-Daro”, Ampurias 4: 3-19. 

— 1944a: “Posibilidades de una conexión entre las formas verbales adjetivas de las lenguas 

dravidias y las del sumerio”, Sefarad 4: 245-254. 

— 1944b: “Cilindros-sellos y sellos orientales en España”, Ampurias 6: 239-263. 

— 1945a: “Las excavaciones en Teleilat Gassul”, Sefarad 5: 227-234.  

— 1945b: “Anton Moortgat, Vorderasiatische Rollsiegel. Ein Beitrag zur Geschichte der Steins-

schneidekunst”, Sefarad 5: 253-254. 

— 1945c: “Eduardo [sic] Chiera, Sie schrieben auf Ton. Was die babylonischen Schrifttafeln 

erzählen”, Sefarad 5: 254-255. 

— 1946: “Algunos escarabeos ebusitanos con inscripción jeroglífica”, Sefarad 6: 125-128. 

STEEVER, S. B. 2020: “Introduction to the Dravidian Languages”. A S. B. Steever (ed.): The 

Dravidian Languages. Second Edition. Londres i Nova York: 1-44. 

TARRADELL, M. 1995: “L’Escola Catalana d’Arqueologia i l’Orientalisme”, Nilus 4: 5-9. 

VIDAL, J. 2010-2011: “Pere Bosch Gimpera y los estudios de historia antigua del Próximo Oriente: 

maestros, influencias y carencias”, Faventia 32-33: 279-294. 

— 2016a: “L’orientalisme antic a Catalunya”, Afers, fulls de recerca i pensament 85: 605-630. 

— 2016b: “La escuela de arqueología del Mediterráneo Oriental que no pudo ser. Aproximación a 

la figura de Josep Gibert i Buch”, Archivo Español de Arqueología 89: 181-191. 

— 2016c: “Salvador Espriu i l’Orientalisme Antic a Catalunya”, Butlletí de la Societat Catalana 

d’Estudis Històrics 27: 359-385. 

— 2016d: Historia del Instituto del Próximo Oriente Antiguo (1971-2012). Barcelona. 

— 2021: L’arqueòleg de Cambó. Notícia biogràfica i epistolari de Josep Gibert i Buch. Bellaterra.  

— 2024: “Primeros pasos. Las excavaciones de Josep Gibert en Tell Balata, antigua Siquem”. A J. 

L. Montero (ed.): La arqueología española en Tierra Santa. Pasado y Presente. Madrid: 32-43. 

 

 

Annex. Transcripció del document “Los semitas en la Baja Mesopotamia y sus relaciones con 

otros pueblos”6  

 

Ejercicio para Premio Extraordinario 

Jorge Quintana Vives 

 

Los semitas en la Baja Mesopotamia y sus relaciones con otros pueblos. 

 

Ya en las listas sumerias de los reyes antediluvianos encontramos nombres semíticos y 

ciertamente son éstos los indicios más antiguos de la existencia de estos que encontramos en la 

historia del Antiguo Oriente. Podemos deducir de ello que una parte de la primitiva población 

mesopotámica en el período de Al-ˀUbaid la formaban elementos semitas, seguramente procedentes 

de los desiertos de Arabia. Al parecer eran nómadas que tenían sus refugios en las marismas 

formadas por el desecamiento lento de la zona comprendida entre la barrera de aluviones 

depositada por el Kharun y la primitiva desembocadura del Éufrates y el Tigris. Los restos 

                                                              
6. Expedient de Jordi Quintana Vives. Arxiu Històric de la Universitat de Barcelona. 



LA BREU HISTÒRIA D’UN ORIENTALISTA EFÍMER: JORDI QUINTANA VIVES (1921-1947) 

 

 

Aula Orientalis 42/2 (2024) 349-356 (ISSN: 0212-5730) 
 

355 

atribuidos a estos primitivos semitas los constituyen especialmente las cabañas de cañas. Sin 

embargo, estos primitivos semitas (?) no constituían la parte principal, ni mucho menos, de la 

población mesopotámica ya que fueron sumergidos pronto por otros pueblos, especialmente por los 

montañeses del Iran, y por unos pueblos portadores de escritura, de una cerámica roja y de una gran 

cultura, venidos especialmente en el período siguiente. Recuerda la similitud de este caso con el 

egipcio en el periodo de Nagada. También hubo allí un primitivo substratum semita y prueba de 

ello son ciertas formas verbales y fonéticas que se encuentran diluidas en el egipcio antiguo 

(semejanza en el léxico, causativa en Š, análogo al Šaph-el acadio, el tiempo llamado old 

perfective, etc.). 

La población semita fué siempre más densa en la parte N. de la Baja Mesopotamia, en la 

región comprendida entre el Chat ˀel ˀArab y el río Diyala, o sea, lo que más tarde se llamará 

Akkad. Con Sargon de Agade nos encontramos de lleno ya en un período de dominio de los 

semitas del Norte sobre el Sur sumerio. 

Contenau ha dicho que cada período de semitización actua sobre el anterior sumerio, 

anquilosándolo; el segundo se caracteriza por un afán creador, de superación, de búsqueda de 

formas nuevas, y en cuanto al primero por el prurito de sacar el mejor partido de lo creado por los 

otros, enriqueciéndolo de detalles pero sin aportar, en general, nada nuevo. Los ejemplos los 

encontramos en la escultura asiria, con unos tipos estereotipados y con las mismas escenas, 

riquísimas en detalles pero sin aquella viveza en el [3] conjunto de las sumerias. 

El imperio de Sargón llegó hasta el Mediterraneo y quizás hasta Creta. Es uno de los primeros 

intentos de los semitas para establecer un imperio universal. 

En este periodo se enriquece la glíptica mesopotámica con el desarrollo y fijación de los temas 

anteriores sumerios; así sucede en el tema de los dos luchadores con las fieras, confundidos con 

Enkidu y Gilgamesh, confirmando lo que hemos indicado anteriormente.  

Caído el último sargonida Šargališarri bajo los golpes de Lugalzagisi y segmentada toda la 

Mesopotamia bajo la avalancha de los Guti no vuelven a aparecer los semitas hasta la llegada a 

principios del segundo milenio, de los amorreos, semitas del Oeste. Con ellos empieza el esplendor 

de Babilonia y la desaparición del sumerio como lengua hablada, acabando por mezclarse los 

últimos restos de esta raza. A estos semitas debemos un gran desarrollo del arte y de la 

jurisprudencia. Hammurabi hizo recoger las antiguas leyes sumerias y con ellas compuso un 

famoso Código. Nuevos dioses, Marduk, Šamaš, Nebo, ocuparon el lugar de los antiguos sumerios 

y sus prerrogativas, asimilándose a ellos. Marduk se asimiló al antiguo Anu, y en los sellos de esta 

época aparece por primera [4] vez y en las escenas de presentación (en embrión en los tiempos 

sumerios), la leyenda Ilu Šamaš w ilu Aia. 

Los primeros babilonios sucumbieron bajo los golpes de los hititas (saqueo de Babilonia) y la 

ocupación del país por un pueblo no bien conocido todavía, los Casitas. 

Y como último destello en la Edad Antigua de los semitas en la Baja Mesopotamia, tenemos al 

imperio caldeo que con la deportación de los hebreos produjo la desaparición como lengua hablada 

del hebreo y su sustitución por el arameo que parece conserva aún algunas reliquias de la lengua 

hablada por los primitivos pobladores del país, los sumerios. 

 

J. Quintana 

Barcelona 9-X-44 

 

 

 



JORDI VIDAL 

 

Aula Orientalis 42/2 (2024) 349-356 (ISSN: 0212-5730) 
 

356 

Figures 

 

 

 
 

Fig. 1. Jordi Quintana Vives (Expedient personal. Arxiu Històric de la Universitat de Barcelona) 

 

 
 

Fig. 2. Necrològica de Jordi Quintana Vives publicada a La Vanguardia Española 29/06/1947, p. 8 

 


