
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Spring Training, 1965 

 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

I 

En el tercer manifiesto surrealista, André Breton preguntaba: ¿Es posible una 
sociedad sin mito social? La preocupación por un mito colectivo que articule una 
comunidad apareció a finales de los años 30 en todos los círculos intelectuales 
cercanos al marxismo y a cualquier tipo de discusión relacionada con el binomio 
arte/sociedad. Breton no fue una excepción y abrazó el tema especialmente en sus 
discusiones con Trotsky en México. 

La pregunta, a la que Breton respondió negativamente, es importante. Que haya 
sociedad sin mito social indica, entre otras muchas cosas, que una comunidad 
puede articularse sólo a partir de la intervención activa en el mundo. Sólo a partir 
del presente, sin ningún punto de apoyo. El mito, en cambio, deja paso a la 
irrupción de un tiempo supuestamente lejano que matiza la realidad presente y la 
endereza. 

Hablamos de irrupción porque ese vínculo con lo remoto no se gestiona. Es decir, 
no lo obtenemos por una intervención en el mundo (investigar, descubrir, 
manipular). Muy al contrario, se transmite. La posibilidad de una sociedad sin mito 
social equivale a imaginar una comunidad sin mito fundacional, sin 
acontecimientos ilustres que hayan marcado un antes y un después, sin 
tradiciones que fundamenten hábitos concretos. Sólo acción transformadora. 

Sociedad sin mito social 
Jordi Vernis 

La pintura se relaciona tanto con el arte con en la 
vida...  (Intento trabajar en aquella brecha que 

existe entre los dos).  
 

Robert Rauschenberg 



Paterson, el gran poema épico de William Carlos Williams, es un buen ejemplo de 
mito social: fundar una ciudad es por ende la fundación no sólo de una comunidad 
sino de un lenguaje. Y viceversa. En función del tipo de lenguaje usado, tal grupo 
generará un tipo de ciudad u otra. Más aún: esa configuración física y simbólica a 
la vez introducirá unas costumbres, un carácter determinado entre sus habitantes. 
Hay ahí, sin duda, cierta reelaboración del genius loci. 

II 

En una línea similar, en el texto de Arthur C. Danto sobre Robert Rauschenberg 
(1925-2008) incluido en La Madonna del futuro (2000) encontramos el juicio según 
el cual los materiales utilizados por el autor de los Combines entran en el grupo de 
utensilios que el norteamericano medio guarda en su garaje. El relato es 
sugerente: lo describe como una especie de purgatorio de los instrumentos donde 
los que ya no se utilizan, en vez de ser eliminados definitivamente, permanecen 
guardados a la espera de un nuevo uso. 

O a la espera de un nuevo contexto. El ready made radica en última instancia en 
modificar la condición general de un objeto (no necesariamente sus atributos) para 
convertirlo en otra cosa. Si les cambiamos el contexto en el que se inscriben los 
escombros vuelven a ser útiles, esta vez como objeto de contemplación. El objet 
trouvé funciona como recurso artístico precisamente porque mantiene su status de 
escombro, de objeto perdido, demodé, fantasmagórico, pese a haberle dado un 
nuevo papel. 

Apunta Danto, en el mismo texto, acerca del método de producción que seguían 
algunas obras del artista fallecido en 2008: 

Las imágenes se transfirieron a la superficie empapándolas en disolventes 
ligeros y frotándolas por detrás. Tienen algo de fantasmal que tiene sentido 
si pensamos en ellas como separadas, al igual que almas de sus cuerpos, 
del papel en el que se imprimieron originalmente (DANTO, 2003: 323). 

Alguien pensará que esta observación sólo vale para la comprensión de una parte 
muy limitada de la producción de Rauschenberg, la que se ocupa de las 
producciones bidimensionales y los Combine-paintings. Pero creo sinceramente 
que también vale para el Rauschenberg performativo. El que entre 1963 y 1967 
protagonizó e ideó la coreografía de distintas acciones. Obras 
como Pelican (63), Urban Round (67), Spring Training (65), o Linoleum (66), 
mezclan coreografías y acciones espontáneas que se complementan y confunden 
por igual. 

 

 



III 

Gran parte de las obras de Rauschenberg utilizan lenguajes como el collage y el 
ensamblaje. Gracias a ellos, múltiples elementos que previamente desempeñaban 
algún papel dispar se unen en una composición que los sitúa de un modo especial 
en el soporte escogido. Siguiendo la referencia fantasmática que nos brinda Danto, 
se re-contextualiza el objeto, que adquiere así otra dimensión. Pero tal método no 
es nuevo: Bizancio lo descubrió y lo explotó especialmente en el siglo VII. Es 
entonces cuando el estilo del icono fue más allá de la pintura sobre tabla e invadió 
los frescos y los mosaicos. 

A partir de entonces desaparecieron tanto las grandes composiciones como los 
fondos. A un lado quedaron la tercera dimensión y los paisajes evocadores de lo 
lejano. Se afianzó la tendencia a crear una imagen cerrada, donde los fondos son 
sólo dorados. Un “vacío” de oro en el que la imagen figurativa restara desnuda de 
cualquier escenario donde ubicarla. Lo representado no era ya un retrato de 
personajes o hechos sagrados, sino una totalidad cerrada, pues ya no cabía 
buscar en el objeto de referencia aquello cuyo parecido buscaba el icono. 

La superstición y el culto a los iconos creció entonces exponencialmente en una 
época de marcada crisis a causa de los distintos asedios que sufrió Bizancio por 
parte de eslavos y búlgaros en el Oeste, y de persas y árabes en el Este. En un 
ambiente de crisis, de fin epocal, las imágenes devinieron mito social. Se hacía la 
guerra con los iconos: 

Durante el asedio al que se vio sometida [Tesalónica] en el 626, el patriarca 
Sergio, seguido del Senado y del pueblo, recorrió en procesión las murallas 
con las imágenes de Cristo y de la Virgen, mostrándoselas a los “poderes 
de las tinieblas”: los bárbaros, dice el poeta cronista Písides, volvían la 
cabeza para poder escapar a la visión del “Theotokós invencible”. 
(PAPAIOANNU, 1968: 47). 

IV 

Iconos que hablan, lloran y hacen milagros. En parte el llamado periodo 
iconoclasta lo que pretendió fue minimizar esa mezcla de superstición y 
espiritualidad estática tan en boga en aquella época. Como dice André Grabar 
sobre los iconos bizantinos de la época clásica: “Parece que se reproduzcan 
imágenes que, de estar ejecutadas en objetos portátiles, tales como brazaletes o 
sellos, habrían tenido el valor de un amuleto” (PAPAIOANNOU, 1968: 46). 

Y quizás ese tratamiento fantasmagórico para con Rauschenberg del que hablaba 
Danto lo encontramos bien resumido en esa poética del amuleto (obsérvese el 
célebre Monogram). El icono, en todo ese proceder que hemos comentado, da al 
objeto representado cierto empaque, cierto carisma inmediato (propio de los 
amuletos). Atributos que el significado utilitario del objeto no tenía. Eso mismo 



encontramos en la obra de Rauschenberg pero también en el Bottle-rack de 
Duchamp o la Marylin y el Mao de Warhol. Amuletos al fin y al cabo. 

Sucede lo mismo en la impresión del papel moneda que emite cada país. Retratos 
de personajes ilustres e imágenes de monumentos importantes en el imaginario 
colectivo del país que alberga esa moneda, son montados encima de las cifras y 
los símbolos institucionales que dan entidad a ese objeto. La importancia y 
celebridad de los referentes subraya el papel patrimonial que tienen tanto el dinero 
como las figuras inscritas en él, que reciben solemnidad y transcendencia como si 
fueran colocados en un fondo dorado. Los objetos son des-contextualizados para 
hiper-contextualizarse después. 

Y es que el dinero, excelente amuleto y fantasma a partes iguales, encierra una 
teoría del icono nada despreciable. 

Pero es que este es otro fenómeno que también observaron los astutos bizantinos. 
Fueron los emperadores y demás figuras políticas quienes optaron por equiparar 
su figura a la de la divinidad, representándose bajo los mismos códigos. Fijados en 
fondos dorados, abstractos y estáticos, atemporales, transcendentes. Desde 
Justiniano y Teodora en San Vitale de Ravenna, hasta los emperadores 
dispuestos al lado de Cristo y la Virgen en Santa Sofía o en la Iglesia de la 
Martorana en Palermo (como fue el caso Roger II), llevan al paroxismo esta otra 
“transfiguración de lo banal”. 

V 

“Cómo puede conseguirse la felicidad eterna? ¡Diciendo Dadá! ¿Cómo puede uno 
hacerse famoso? ¡Diciendo Dadá!” Clamaba Hugo Ball en 1916. Y es que la 
transfiguración de lo banal siempre fue la extensión a teoría del arte del famoso 
adagio de Warhol sobre los 15 minutos de fama que todo el mundo merece o que 
todo el mundo tendrá. Una mirada humorística e irónica a los gestos de los 
emperadores bizantinos en su equiparación con la esfera divina, debe ver en ellos 
esa misma aspiración. 

Y precisamente toda la descripción de ese método de producción de imágenes, 
sea en Bizancio o en Rauschenberg, cabe tomarse bajo ese prisma irónico y 
humorístico. El icono no es sólo un objeto transcendente, sino también una arma 
propagandística. Ahí hay propaganda tanto en el sentido más político -perversión 
ideológica de la información sobre la realidad-, como en el más neutro que puede 
encontrarse en la publicidad: la difusión como simple y llana celebración de lo que 
hay, de lo que se muestra. 

Esto es especialmente decisivo para Rauschenberg, quien aún en una 
entrevista realizada en 1998 con Charlie Rose confiesa que a diferencia de su 
colega y adorado Jasper Johns: “I would go to the streets and get everything and 



he would shut the windows right now. I spent my time trying to mimic what I saw 
outdoors and he tried to create what he felt in his head.” 

Gracias a los múltiples comentaristas de la vida y obra de nuestro artista, hemos 
aprendido sobre las incontables particularidades (su dislexia, la afición al alcohol) 
que le impulsaban a acumular y producir frenéticamente en base a un sin fin de 
variaciones y series de un mismo tema o de derivados. La cantidad ingente de 
documentos y material gráfico que manejaba iba como anillo al dedo para 
experimentar y perfeccionar las técnicas serigráficas y fotomecánicas que utilizaba 
para componer imágenes transferibles. 

A esta actividad febril hay que añadirle un complemento perfecto: su papel de 
coleccionista - casi de trapero- de todo tipo de objetos. Como, de nuevo, lo fueron 
Duchamp, Brothaers o Warhol. Algo del todo comprensible si tomamos otra de sus 
famosas declaraciones: “No quiero que una pintura parezca algo que no es. Quiero 
que parezca lo que es. Y creo que una pintura se asemeja más al mundo real 
cuando está hecha del mundo real” (HAPGOOD, 1994: 18). 

VI 

La aparición del icono es un momento clave en la historia del arte porque se sitúa 
a medio camino entre la producción de mito social por una parte y su total 
ausencia por otra. En su método de creación, la transcendencia está al alcance de 
todos y de todo. Se ha secularizado. Gracias a ello, la Brillo box, convertida en 
icono, podría sustituir a Justiniano, a Keneddy, y a cualquier monumento 
conmemorativo. Por ello, el Pop es esa acumulación y colapso de mitos sociales 
que desvela la ausencia total de mito alguno. Eso explica también que el Pop —
afirmativo— y el dadá —supuestamente nihilista— tengan tantos puntos en 
común. 

Esta misma manera de relacionarse con lo real encontramos en Rauschenberg, y 
fue recibida con la debida complejidad. En 1961, Pierre Restany le incluyó a ély a 
Jasper Johns en la muestraLe Nouveau Réalismeà Paris et à NewYork, en la 
Galerie Rive Droite de París.Los críticos pretendían distinguir un nuevo grupo de 
artistas europeos que debían seralgo así como un “neo-dadá”, y la pareja 
americana era vista como su complemento y al mismo tiempo su contrapunto. Un 
nuevo realismo que estaba a medio camino entre el ready made y el modelo 
de collage de Kurt Schwitters. 

¿Y qué realismo es ese? El de la afirmación de lo que hay. Encontramos, pues, 
una apuesta por lo dado. Especialmente por el ahora. De nuevo, Rauschenberg y 
Charlie Rose —Now is my major influence. Y esto es decisivo: Desde las primeras 
vanguardias, la obra de arte tiene como uno de sus atributos la negación: cómo 
rechazamos el mundo tal y como éste se nos presenta. Un papel fortificado por la 
Escuela de Frankfurt y de gran inspiración hegeliana, que sin embargo tiene 



problemas obvios cuando se enfrenta a la cultura pop o de consumo, donde (casi) 
todo gira alrededor de la afirmación de lo que hay. 

Pero es en ese punto, sin embargo, donde cabe reconocer que la obra de quien 
vivió gran parte del tiempo en su casa flotante de Captiva Island, se resiste a ser 
vehículo de una agenda común, remota o presente, que defina a un todo social. 
No hay nada parecido a un “espíritu de la época”. Más allá de sus iconos 
particulares, los carteles de Gas Stationo Drive-inn y las chatarras; los objetos 
utilizados, aunque reales, ya no articulan en su obra ningún arte de la memoria, 
pues las cosas se han escindido de su referente -como las celebridades 
estampadas en los billetes-. La transmisión ha perdido su señal. Keneddy es un 
fantasma en los múltiples Combines en los que aparece, sea en los Retroactive o 
enSkyway. Un amuleto pasado por el filtro de la ironía y el humor. De la 
celebración. 

En Rauschenberg lo transmitido está desconectado de su origen. Lo que, atención, 
siguiendo la lógica expuesta anteriormente, puede significar que esté hiper-
conectado a él. En todo caso, esa ambivalencia permite dar un paso adelante 
hacia ese reclamo de Deleuze -y sí, también de Nietzsche- para reivindicar la 
superficie, y dejar un poco más de lado la profundidad, el referente. Una afirmación 
de aquél “gran reino de la apariencia”. El efecto sin causa, los hechos sin 
interpretaciones. 

Sociedad sin mito social. 

 Barcelona, 4 de enero de 2017 

  

Bibliografía 

AGUIRRE, P., (2014) La línia de producción de la crítica,  Bilbao, Consonni. 
DANTO, A. C., (2003) La Madonna del futuro. Ensayos en un mundo del arte 
plural, Barcelona, Ediciones Paidós Ibérica.  
HAPGOOD, S., (1994) Neo-Dada, Redefining Art 1958-1962,  Nueva York, The 
American Federation of Arts/Universe Publishing. 
HUNTER, S., (2006) Rauschenberg: Obras, escritos, entrevistas, Barcelona, 
Polígrafa. 
PAPAIOANNOU, K., (1968) Pintura bizantina y rusa, Madrid, Aguilar. 
ROBINSO, J., (2010) “Antes que las actitudes se hicieran forma” en Nuevos 
Realismos: 1957-1962, Madrid, Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía. 

 


