
La	
  filosofía	
  de	
  la	
  venganza	
  

Carlos	
  Yannuzzi	
  

	
  

I	
  

Muchos	
  han	
  coincidido	
  en	
  que	
  una	
  de	
  las	
  más	
  brillantes	
  películas	
  de	
  Woody	
  Allen	
  es	
  Crimes	
  

and	
  Misdemeanors	
  (1989),	
  en	
  ella	
  encontramos	
  dos	
  definiciones	
  de	
  lo	
  cómico.	
  Ambas	
  son	
  

utilizadas	
  por	
  Lester,	
  el	
  perfecto	
  imbécil,	
  el	
  personaje	
  que	
  la	
  voz	
  narrativa	
  que	
  Allen	
  utiliza	
  

siempre	
  deja	
  en	
  mal	
  lugar	
  y	
  plantea	
  como	
  el	
  antagonista	
  del	
  antihéroe	
  acabado	
  y	
  desagradable	
  

(personaje	
  interpretado	
  en	
  sus	
  primeras	
  películas	
  por	
  él	
  o	
  por	
  algún	
  otro	
  actor	
  judío	
  famoso).	
  

En	
  este	
  caso,	
  un	
  antihéroe,	
  Cliff	
  Stern,	
  intenta	
  derrotar	
  poéticamente	
  a	
  los	
  Lester	
  que	
  se	
  

encuentra	
  por	
  el	
  mundo:	
  los	
  pontificadores,	
  los	
  exitosos,	
  los	
  poderosos,	
  los	
  verborreicos,	
  los	
  

predicadores,	
  etc.	
  Para	
  ello,	
  los	
  antihéroes	
  han	
  de	
  defenderse	
  con	
  el	
  cinismo	
  y	
  la	
  ironía.	
  En	
  fin,	
  

esta	
  es	
  la	
  estrategia	
  narrativa	
  que	
  utiliza	
  Allen	
  en	
  sus	
  películas	
  para	
  conducir	
  al	
  escepticismo	
  

popular	
  y	
  social	
  en	
  el	
  que	
  siempre	
  acaban	
  la	
  mayoría	
  de	
  sus	
  obras.	
  Pero	
  lo	
  que	
  nos	
  importa	
  

aquí	
  es	
  que	
  el	
  personaje	
  denostado	
  de	
  	
  Crimes	
  and	
  Misdemeanors,	
  Lester	
  (que	
  tiene	
  todas	
  la	
  

propiedades	
  negativas	
  en	
  la	
  película:	
  salvador,	
  predicador,	
  cineasta	
  de	
  éxito,	
  chulo,	
  galán	
  y	
  

que	
  por	
  si	
  fuera	
  poco	
  es	
  el	
  cuñado	
  del	
  protagonista),	
  nos	
  deja	
  dicho	
  con	
  soberbia	
  arrogante	
  la	
  

primera	
  definición	
  clara	
  de	
  comedia	
  y	
  que	
  la	
  crítica	
  ha	
  equivocado	
  en	
  atribuir	
  a	
  la	
  visión	
  de	
  

Woddy	
  Allen	
  (aunque	
  en	
  realidad,	
  pertenece	
  al	
  universo	
  simbólico	
  de	
  Larry	
  Gelbart,	
  el	
  mítico	
  

comediante):	
  

	
  

En	
  Harvard	
  me	
  preguntaron:	
  ¿Qué	
  es	
  la	
  comedia?	
  Y	
  yo	
  les	
  dije	
  (y	
  esto	
  es	
  parte	
  de	
  lo	
  

que	
  quiero	
  decir	
  con	
  lo	
  de	
  distanciarse),	
  les	
  dije:	
  comedia	
  es	
  igual	
  a	
  tragedia	
  más	
  

tiempo.	
  ¡Tragedia	
  más	
  tiempo!	
  Verán,	
  la	
  noche	
  en	
  que	
  mataron	
  a	
  Lincoln	
  no	
  se	
  podía	
  

bromear	
  sobre	
  eso,	
  no	
  se	
  podía	
  hacer	
  un	
  chiste,	
  era	
  imposible.	
  Ahora	
  ha	
  pasado	
  el	
  

tiempo,	
  la	
  veda	
  ya	
  está	
  abierta,	
  ¿me	
  comprenden?	
  Tragedia	
  más	
  tiempo.	
  (ALLEN,	
  

1989)	
  

	
  

Parece	
  lógico	
  que	
  la	
  estructura	
  de	
  la	
  comedia,	
  es	
  decir,	
  de	
  los	
  textos	
  de	
  dramaturgia	
  en	
  los	
  que	
  

participa	
  lo	
  cómico	
  tengan	
  esta	
  forma	
  en	
  que	
  las	
  técnicas	
  narrativas	
  y	
  formas	
  de	
  expresión	
  se	
  

asemejen	
  a	
  la	
  tragedia	
  e	
  incluso	
  a	
  sus	
  	
  temas	
  (ambos	
  elementos	
  ya	
  definidos	
  en	
  la	
  Poética	
  de	
  

Aristóteles),	
  pero	
  que	
  junto	
  a	
  la	
  suma	
  de	
  la	
  distancia	
  del	
  tiempo	
  se	
  vuelvan	
  cómicos.	
  Algo	
  de	
  

cierto	
  hay	
  en	
  ello,	
  pero	
  evidentemente	
  falta	
  más,	
  esta	
  definición	
  no	
  es	
  completa.	
  Porque	
  está	
  

claro	
  que	
  Edipo	
  Rey	
  es	
  una	
  tragedia	
  griega	
  que	
  nos	
  eriza	
  la	
  piel	
  hasta	
  a	
  un	
  público	
  veinticinco	
  

siglos	
  más	
  distanciado	
  de	
  aquel	
  originario;	
  si	
  bien	
  de	
  una	
  manera	
  distinta,	
  con	
  posibilidades	
  o	
  



visos	
  de	
  cierto	
  cinismo	
  contemplativo.	
  Con	
  	
  Edipo	
  Rey	
  podemos	
  torcer	
  la	
  mirada	
  y	
  hacer	
  de	
  ello	
  

una	
  comedia,	
  como	
  también	
  con	
  la	
  tragedia	
  de	
  la	
  Segunda	
  Guerra	
  Mundial	
  se	
  han	
  hecho	
  

infinidad	
  de	
  textos	
  cómicos,	
  por	
  ejemplo,	
  Inglourious	
  Basterds	
  (2009)	
  de	
  Quentin	
  Tarantino.	
  

Pero	
  ahí	
  ya	
  vemos	
  que	
  hay	
  algo	
  más,	
  no	
  sólo	
  el	
  tiempo	
  que	
  nos	
  separa	
  a	
  los	
  espectadores	
  y	
  los	
  

hechos.	
  La	
  comedia	
  no	
  es	
  sólo	
  tragedia	
  más	
  tiempo,	
  entonces.	
  Pero	
  en	
  su	
  infinita	
  e	
  ilimitada	
  

verborrea	
  Lester	
  afina	
  más	
  y	
  repite	
  hasta	
  la	
  saciedad:	
  “si	
  se	
  dobla,	
  es	
  gracioso,	
  y	
  si	
  se	
  rompe,	
  

no	
  es	
  gracioso”	
  o	
  “si	
  se	
  tuerce…	
  tiene	
  gracia,	
  sino	
  se	
  tuerce…	
  no	
  tiene	
  gracia”.	
  A	
  esta	
  última	
  

idea,	
  Woody	
  Allen	
  asesta	
  un	
  golpe	
  de	
  venganza	
  sutil	
  para	
  con	
  el	
  personaje	
  interpretado	
  por	
  

Alan	
  Alda,	
  ya	
  que	
  pone	
  en	
  boca	
  de	
  un	
  burro	
  la	
  frase,	
  denigrando	
  al	
  afamado	
  cineasta	
  y	
  

productor	
  Lester.	
  No	
  obstante,	
  sea	
  un	
  personaje	
  antagonista	
  y	
  no	
  perteneciendo	
  al	
  

pensamiento	
  de	
  Allen,	
  la	
  combinación	
  parece	
  aún	
  más	
  cerrada:	
  si	
  se	
  dobla,	
  si	
  se	
  tuerce…	
  

¡entonces,	
  la	
  fórmula	
  de	
  la	
  tragedia	
  más	
  tiempo	
  sí	
  participa	
  de	
  lo	
  cómico!	
  

¿Pero	
  qué	
  significa	
  que	
  se	
  tuerza	
  o	
  que	
  se	
  doble?	
  La	
  metáfora	
  que	
  repetidamente	
  utiliza	
  Lester	
  

evoca	
   una	
   idea	
   bergsoniana.	
   En	
   el	
   libro	
   La	
   risa.	
   Ensayo	
   sobre	
   la	
   significación	
   de	
   lo	
   cómico	
  	
  

leemos:	
  	
  

	
  

si	
   trazamos	
   un	
   círculo	
   en	
   derredor	
   de	
   las	
   acciones	
   y	
   acuerdos	
   que	
   atañen	
   a	
   la	
   vida	
  

individual	
   o	
   social	
   y	
   que	
   en	
   sí	
   mismas	
   llevan	
   el	
   castigo	
   encarnándolo	
   en	
   sus	
  

consecuencias	
  naturales,	
  veremos	
  como	
  fuera	
  de	
  este	
  terreno	
  de	
  lucha	
  y	
  de	
  emoción,	
  

en	
   una	
   zona	
   neutral	
   en	
   que	
   el	
   hombre	
   se	
   da	
   simplemente	
   en	
   espectáculo	
   a	
   sus	
  

semejantes,	
  queda	
  una	
  cierta	
  rigidez	
  del	
  cuerpo,	
  del	
  espíritu	
  y	
  del	
  carácter,	
  rigidez	
  que	
  

la	
  sociedad	
  quisiera	
  eliminar	
  a	
  fin	
  de	
  que	
  sus	
  miembros	
  tuviesen	
  la	
  mayor	
  elasticidad	
  y	
  

la	
  más	
  alta	
  sociabilidad	
  posibles.	
  Esta	
  rigidez	
  constituye	
  lo	
  cómico	
  y	
  la	
  risa	
  su	
  castigo.	
  

(BEGSON,	
  1899)	
  

	
  

Antes	
   y	
  después	
  de	
  este	
   fragmento	
  Bergson	
   se	
  dedica	
  a	
  ejemplificar	
   todos	
   los	
   casos	
  en	
  que	
  

una	
   deformidad	
   de	
   la	
   rigidez	
   produce	
   lo	
   cómico:	
   una	
   caricatura,	
   una	
   imitación	
   cómica,	
   una	
  

parodia,	
  un	
  mecanismo	
  repetitivo,	
  un	
  equívoco	
  lingüístico…	
  todos	
  ellos	
  elementos	
  propios	
  de	
  

lo	
  cómico	
  y	
  de	
  sus	
  diversas	
  formas.	
  	
  

Quizás,	
  en	
  este	
  sentido	
  debemos	
  entender	
  la	
  tragedia	
  en	
  Lester,	
  el	
  personaje	
  de	
  	
  Crimes	
  and	
  

Misdemeanors,	
  la	
  tragedia	
  es	
  lo	
  teorizado,	
  lo	
  estructurado,	
  lo	
  rígido.	
  Lo	
  cómico	
  es	
  lo	
  que	
  debe	
  

deformar	
   cualquier	
   manifestación	
   de	
   rigidez…	
   por	
   tanto,	
   torcerlo,	
   doblarlo.	
   	
   Siguiendo	
   con	
  

ambas	
  metáforas	
  la	
  risa	
  ante	
  lo	
  cómico	
  de	
  la	
  rigidez	
  es	
  el	
  fruto	
  de	
  una	
  deformación	
  de	
  doblar	
  

un	
   poco	
   esa	
   realidad;	
   por	
   su	
   parte,	
   la	
   crueldad	
   es	
   la	
   romper	
   esa	
   rigidez,	
   que	
   no	
   produce	
  

comicidad.	
  



(Digamos	
  que	
  es	
  la	
  diferencia	
  entre	
  parodiar	
  a	
  alguien	
  público	
  -­‐deformar-­‐,	
  a	
  darle	
  galletas	
  con	
  

dentífrico	
  a	
  un	
  mendigo	
  –romper-­‐.	
  La	
  primera	
  es	
  graciosa,	
  la	
  segunda	
  sumamente	
  cruel).	
  	
  

Dice	
   Baudelaire	
   con	
   más	
   intuición	
   que	
   experiencia	
   que	
   “lo	
   cómico	
   cambia	
   de	
   naturaleza”	
  

(BAUDELAIRE,	
  1855),	
  porque	
  está	
  en	
  quien	
  vive	
  lo	
  cómico	
  y	
  no	
  en	
  el	
  objeto	
  cómico.	
  Es	
  cierto:	
  

vemos	
   caer	
   a	
   un	
   beodo	
   drásticamente,	
   cambiamos	
   el	
   orden	
   lógico	
   el	
   significado	
   de	
   un	
  

significante,	
   reducimos	
   al	
   absurdo,	
   hacemos	
   caricaturas…	
   ninguna	
   de	
   estas	
   series	
   vive	
   lo	
  

cómico	
   en	
   sí	
   mismas,	
   observamos	
   en	
   ellas	
   una	
   cualidad	
   que	
   provoca	
   uno	
   de	
   los	
   tantos	
  

síntomas	
  que	
  lo	
  integra,	
  por	
  ejemplo,	
  la	
  risa.	
  	
  

Por	
  lo	
  demás,	
  Baudelaire	
  delira	
  creyendo	
  que	
  sólo	
  los	
  cristianos	
  sabemos	
  de	
  lo	
  cómico	
  y	
  ello	
  es	
  

por	
   ser	
   parte	
   de	
   la	
   humanidad	
   caída.	
   Pero	
   sí	
   que	
   acierta	
   a	
   entender	
   que	
   la	
   gestación	
   de	
   lo	
  

cómico	
   participa	
   de	
   “cierta	
   facultad	
   creadora,	
   es	
   decir,	
   de	
   una	
   idealidad	
   artística”	
  

(BAUDELAIRE,	
  1855).	
  	
  

	
  

II	
  

Quien	
   se	
   acerque	
   a	
   la	
   bibliografía	
   sobre	
   lo	
   cómico	
   encontrará	
   una	
   clara	
   categorización	
   de	
  

géneros	
   y	
   subgéneros,	
   modalidades,	
   manifestaciones,	
   etc.,	
   que	
   ordenan	
   las	
   formas	
   de	
  

expresión	
  de	
   lo	
  cómico.	
  Esto	
  sólo	
  hace	
  un	
  ridículo	
  ejercicio	
  de	
  archivero	
  que	
  compartimenta	
  

un	
  concepto	
  sin	
  definirlo,	
  alejándolo	
  de	
  su	
  propio	
  sentido,	
  algo	
  así	
  como	
  lo	
  cómico	
  desposeído	
  

de	
   comicidad.	
   Un	
   ejemplo	
   de	
   que	
   no	
   todo	
   patetismo	
   participa	
   de	
   lo	
   cómico.	
   Dicho	
   de	
   otro	
  

modo,	
   lo	
  cómico	
  padece	
  como	
   lo	
  bello	
  de	
  una	
  singular	
  condición:	
  se	
  predica	
  con	
  él,	
  pero	
  no	
  

sobre	
  él.	
  	
  Y	
  el	
  ejercicio	
  que	
  los	
  teóricos	
  realizan	
  sobre	
  lo	
  cómico	
  es	
  como	
  si	
  queriendo	
  definir	
  

qué	
  es	
  el	
  despacho	
  en	
  el	
  que	
  escribo	
  estas	
  líneas,	
  procediera	
  a	
  enumerar	
  una	
  por	
  una	
  todas	
  las	
  

cosas	
  que	
  hay	
  en	
  él.	
  Al	
  final,	
  el	
  despacho	
  no	
  quedaría	
  definido,	
  sólo	
  descrito.	
  	
  

Lo	
   cómico	
   cambia	
   de	
   naturaleza	
   en	
   dos	
   sentidos.	
   El	
   primero,	
   es	
   de	
   orden	
   experimental:	
  

encontramos	
  cómico	
  innumerables	
  situaciones	
  que	
  nada	
  tienen	
  en	
  común,	
  es	
  evidente.	
  No	
  es	
  

lo	
  mismo	
  una	
  caricatura,	
  un	
  sketch,	
  un	
  juego	
  de	
  palabras,	
  una	
  parodia	
  o	
  un	
  tropezón	
  calculado	
  

o	
   recogido	
   espontáneamente.	
   Entre	
   sí	
   sólo	
   tienen	
   en	
   común	
   el	
   segundo	
   sentido:	
   la	
  

modificación,	
   la	
   torcedura,	
   el	
   doblez	
   de	
   su	
   primera	
   interpretación	
   en	
   algo	
   cómico.	
   	
   La	
  

deformidad	
   de	
   esas	
   realidades	
   cambia	
   su	
   naturaleza	
   seria,	
   grandilocuente,	
   rigurosa,	
   en	
   un	
  

hazmerreír	
  cómico	
  y	
  quizás	
  grotesco.	
  	
  

Por	
  ejemplo,	
  ¿en	
  qué	
  se	
  basa	
  el	
  presupuesto	
  cómico	
  de	
  Les	
  Luthiers?	
  Justamente	
  en	
  la	
  

pomposa	
  historia	
  de	
  la	
  música.	
  Los	
  críticos	
  musicales	
  y	
  sus	
  estudios	
  desposeídos	
  de	
  la	
  gracia	
  

propia	
  de	
  la	
  expresión	
  musical,	
  sus	
  recorridos	
  históricos	
  por	
  las	
  obras	
  y	
  las	
  exageradas	
  puestas	
  

en	
  escena	
  de	
  piezas	
  musicales	
  que	
  siempre	
  se	
  imaginan	
  interpretadas	
  en	
  grandes	
  palacios,	
  

sólo	
  para	
  aristócratas.	
  Todo	
  eso	
  es	
  deformado	
  por	
  Les	
  Luthiers	
  cuando	
  jalonan	
  esa	
  altivez	
  con	
  



equívocos	
  del	
  lenguaje,	
  tropiezos,	
  irrupciones	
  irreverentes,	
  temas	
  pedestres,	
  etc.	
  Así,	
  “una	
  

vieja	
  leyenda	
  hebrea”	
  se	
  transforma	
  en	
  “una	
  vieja	
  leyendo	
  ebria”,	
  la	
  obra	
  de	
  Johann	
  

Sebastian….	
  Mastropiero	
  o	
  la	
  niña	
  preguntando	
  por	
  qué	
  la	
  gallina	
  dijo	
  Eureka.	
  Ante	
  tal	
  

irreverencia,	
  la	
  carcajada	
  es	
  la	
  reacción	
  lógica.	
  	
  

Por	
  eso	
  Bergson	
  dice	
  que	
  la	
  risa	
  es	
  un	
  castigo	
  de	
  la	
  sociedad	
  a	
  la	
  rigidez.	
  Y	
  ese	
  castigo	
  puede	
  

ser	
  más	
  o	
  menos	
  personificado:	
  un	
  político,	
  un	
  amigo,	
  un	
  enemigo;	
  pero	
  también	
  

completamente	
  abstracto:	
  el	
  lenguaje,	
  un	
  arquetipo	
  literario	
  (el	
  pobre,	
  el	
  pícaro,	
  el	
  truhan),	
  

una	
  idea,	
  la	
  lógica,	
  etc.	
  En	
  este	
  segundo	
  grupo	
  es	
  donde	
  encontramos	
  mayor	
  ejercicios	
  

absurdos	
  	
  y	
  en	
  el	
  primero	
  mayor	
  crítica	
  social.	
  En	
  los	
  dos	
  casos,	
  la	
  inteligencia	
  está	
  detrás.	
  Más	
  

aun,	
  incluso	
  en	
  el	
  sinfín	
  de	
  escenas	
  cómicas	
  extraídas	
  de	
  la	
  realidad	
  accidental	
  (tropiezos,	
  

golpes,	
  caídas,	
  etc.)	
  la	
  inteligencia	
  interviene	
  –en	
  un	
  sentido	
  laxo-­‐	
  descubriendo	
  una	
  mirada	
  

diferente	
  (deformada)	
  de	
  esa	
  realidad.	
  Es	
  muy	
  	
  interesante	
  cómo	
  se	
  construyen	
  este	
  tipo	
  de	
  

movimientos	
  cómicos,	
  porque	
  parecen	
  a	
  simple	
  vista	
  los	
  más	
  innatos,	
  los	
  más	
  naturales.	
  Sin	
  

embargo,	
  lo	
  que	
  realmente	
  sucede	
  es	
  muy	
  complejo.	
  	
  

Si	
  consideramos	
  un	
  tropiezo,	
  por	
  ejemplo,	
  lo	
  que	
  sucede	
  es	
  que	
  una	
  persona	
  realiza	
  un	
  

recorrido	
  desde	
  un	
  punto	
  x	
  y	
  hacia	
  un	
  punto	
  y.	
  La	
  expectativa,	
  entonces	
  está	
  trazada	
  

automáticamente,	
  pues	
  esperamos	
  que	
  llegue	
  a	
  “y”.	
  La	
  realidad	
  se	
  deforma	
  en	
  un	
  momento	
  y	
  

esa	
  persona	
  no	
  llega	
  nunca	
  a	
  “y”,	
  sino	
  que	
  cae	
  estrepitosamente	
  de	
  bruces	
  a	
  medio	
  camino.	
  En	
  

este	
  tipo	
  de	
  videos	
  que	
  pueblan	
  Internet	
  hay	
  mucho	
  más	
  que	
  esta	
  descripción.	
  En	
  primer	
  

lugar,	
  el	
  acompañamiento	
  musical	
  y	
  los	
  efectos	
  de	
  sonidos.	
  Lo	
  que	
  los	
  anglosajones	
  llaman	
  

blooper	
  es	
  eso:	
  una	
  suma	
  de	
  la	
  deformidad	
  o	
  fracaso	
  de	
  una	
  expectativa	
  con	
  un	
  

acompañamiento	
  musical	
  que	
  premoniza	
  ese	
  resultado	
  (una	
  expectativa	
  fracasada	
  adrede).	
  En	
  

segundo	
  lugar,	
  la	
  repetición.	
  Esos	
  videos	
  siempre	
  son	
  un	
  compendio	
  de	
  estos	
  pequeños	
  

fracasos	
  y	
  nunca	
  se	
  presenta	
  un	
  único	
  ejemplo.	
  Es	
  más,	
  cuando	
  la	
  expectativa	
  fracasada	
  es	
  

demasiado	
  breve	
  es	
  reafirmada	
  con	
  una	
  repetición	
  del	
  momento	
  exacto	
  de	
  la	
  deformidad,	
  de	
  

la	
  torcedura.	
  El	
  compendio	
  repetitivo	
  es	
  un	
  código	
  social	
  que	
  Bergson	
  entiende	
  como	
  ejercicio	
  

propio	
  de	
  la	
  deformidad,	
  que	
  es	
  lo	
  mecánico:	
  

	
  

Dondequiera	
  que	
  hay	
  repetición,	
  dondequiera	
  que	
  hay	
  semejanza	
  completa,	
  

vislumbramos	
  en	
  seguida	
  lo	
  mecánico	
  funcionando	
  tras	
  lo	
  vivo.	
  […]	
  Tal	
  desviación	
  de	
  la	
  

vida	
  en	
  el	
  sentido	
  de	
  la	
  mecánica	
  es	
  en	
  este	
  caso	
  la	
  verdadera	
  causa	
  de	
  la	
  risa.	
  Y	
  la	
  risa	
  

será	
  mayor	
  si	
  nos	
  presentan	
  en	
  escena,	
  no	
  dos	
  personajes,	
  como	
  en	
  el	
  ejemplo	
  de	
  

Pascal,	
  sino	
  varios,	
  el	
  mayor	
  número	
  posible,	
  todos	
  idénticos	
  entre	
  sí,	
  y	
  que	
  van,	
  

vienen,	
  danzan,	
  se	
  mueven	
  al	
  unísono,	
  tomando	
  a	
  un	
  mismo	
  tiempo	
  las	
  mismas	
  

actitudes,	
  gesticulando	
  de	
  la	
  misma	
  manera.	
  (BERGSON,	
  1899)	
  



	
  
El	
  tercer	
  elemento	
  es	
  la	
  perspectiva	
  de	
  Baudelaire:	
  la	
  mirada	
  del	
  espectador	
  y	
  el	
  cambio	
  de	
  

naturaleza.	
  	
  Así,	
  la	
  predisposición	
  de	
  hacer	
  participar	
  esas	
  escenas	
  como	
  forma	
  de	
  lo	
  cómico	
  es	
  

también	
  una	
  convención	
  social.	
  De	
  hecho,	
  todos	
  conocemos	
  en	
  nuestro	
  entorno	
  gente	
  que	
  

siente	
  real	
  predilección	
  por	
  este	
  tipo	
  de	
  escenas	
  y	
  la	
  mirada	
  que	
  ejerce	
  sobre	
  ellas	
  es	
  de	
  una	
  

distancia	
  (no	
  sólo	
  temporal,	
  también	
  emocional)	
  tan	
  abrumadora	
  que	
  es	
  capaz	
  de	
  ver	
  desde	
  la	
  

ventana	
  de	
  su	
  casa	
  cómo	
  una	
  señora	
  tropieza	
  calle	
  abajo	
  y	
  desternillarse	
  a	
  carcajadas	
  por	
  la	
  

situación	
  desprovista	
  de	
  efectos	
  sonoros	
  o	
  repetición.	
  Está	
  claro	
  que	
  ahí	
  sólo	
  interviene	
  la	
  

mirada	
  distante	
  del	
  espectador	
  y	
  el	
  cambio	
  de	
  naturaleza	
  que	
  realiza	
  sobre	
  ese	
  episodio	
  que	
  

bien	
  podría	
  ser	
  una	
  tragedia.	
  Tanto	
  en	
  los	
  videos	
  como	
  los	
  que	
  hemos	
  mencionado	
  y	
  en	
  la	
  

mirada	
  del	
  espectador	
  casual	
  privilegiado	
  existe	
  una	
  distancia	
  y	
  un	
  corte	
  que	
  transforma	
  esa	
  

realidad	
  hiriente,	
  humillante	
  o	
  dolorosa	
  en	
  un	
  acontecimiento	
  cómico.	
  Nadie	
  reiría	
  si	
  en	
  esos	
  

videos	
  uno	
  de	
  los	
  tropezones	
  resulta	
  mortal	
  o	
  si	
  inmediatamente	
  después	
  de	
  que	
  la	
  supuesta	
  

señora	
  callera	
  por	
  la	
  calle	
  terminase	
  atropellada	
  por	
  un	
  camión.	
  El	
  corte	
  que	
  se	
  hace	
  de	
  esa	
  

escena	
  y	
  su	
  descontextualización	
  (la	
  distancia,	
  el	
  tiempo	
  que	
  necesita	
  la	
  tragedia,	
  por	
  tanto)	
  es	
  

el	
  cambio	
  de	
  naturaleza	
  de	
  esa	
  realidad	
  de	
  la	
  que	
  habla	
  Baudelaire.	
  	
  

Bien	
  visto,	
  en	
  este	
  último	
  caso	
  (especialmente	
  del	
  ejemplo	
  en	
  el	
  que	
  nos	
  reímos	
  de	
  un	
  

accidente	
  in	
  situ)	
  hay	
  algo	
  de	
  crueldad	
  (exageradamente	
  diríamos	
  de	
  distancia	
  psicópata	
  y	
  no	
  

empática),	
  por	
  eso	
  Bergson	
  remata	
  en	
  uno	
  de	
  sus	
  capítulos:	
  	
  	
  

	
  

En	
  este	
  sentido	
  no	
  puede	
  ser	
  la	
  risa	
  absoluta	
  mente	
  justa,	
  y	
  repito	
  que	
  no	
  debe	
  ser	
  

tampoco	
  buena.	
  Su	
  misión	
  es	
  la	
  de	
  intimidar	
  humillando.	
  No	
  lo	
  cumpliría	
  si	
  la	
  

Naturaleza,	
  previendo	
  ese	
  efecto,	
  no	
  hubiese	
  dejado	
  hasta	
  en	
  el	
  mejor	
  de	
  los	
  hombres	
  

un	
  pequeño	
  fondo	
  de	
  maldad,	
  o	
  cuando	
  menos	
  de	
  malicia.	
  (BERGSON,	
  1899)	
  

	
  

Por	
  eso	
  decimos	
  sin	
  justificarlo	
  que	
  el	
  narrador	
  de	
  Woody	
  Allen	
  se	
  venga	
  de	
  esos	
  antagonistas	
  

heroicos	
  con	
  sus	
  antihéroes.	
  Lo	
  cómico	
  siempre	
  guarda	
  en	
  su	
  seno	
  la	
  escaramuza	
  de	
  una	
  

venganza,	
  es	
  eso	
  lo	
  que	
  hay	
  oculto	
  en	
  ello,	
  un	
  enfrentamiento	
  abierto	
  contra	
  alguien	
  o	
  algo,	
  

más	
  o	
  menos	
  agresivo,	
  más	
  o	
  menos	
  provocador.	
  	
  

	
  

III	
  

En	
  lo	
  cómico	
  siempre	
  hay	
  algo	
  que	
  entender.	
  	
  A	
  diferencia	
  de	
  lo	
  trágico,	
  en	
  lo	
  que	
  se	
  nos	
  

conmueve	
  y,	
  por	
  tanto,	
  hay	
  algo	
  que	
  sentir.	
  En	
  lo	
  cómico	
  debemos	
  comprender	
  algo,	
  captar	
  la	
  

lógica,	
  encontrar	
  el	
  patrón	
  no	
  deformado	
  y	
  deformarlo	
  con	
  el	
  mismo	
  sentido	
  que	
  ha	
  utilizado	
  

el	
  creador	
  de	
  ese	
  ejemplo	
  cómico.	
  Por	
  eso	
  han	
  de	
  compartir	
  símbolos	
  culturales	
  emisor	
  y	
  



receptor,	
  por	
  eso	
  en	
  culturales	
  diferentes	
  es	
  tan	
  difícil	
  compartir	
  comicidad.	
  Al	
  mismo	
  tiempo,	
  

que	
  lo	
  cómico	
  sea	
  un	
  ejercicio	
  del	
  intelecto	
  (y	
  no	
  un	
  efecto	
  de	
  las	
  emociones	
  o	
  una	
  afectación	
  

del	
  alma	
  y	
  sus	
  sentimientos)	
  es	
  lo	
  que	
  asimila	
  lo	
  cómico	
  con	
  la	
  filosofía.	
  La	
  filosofía	
  necesita	
  

fijar	
  la	
  realidad	
  para	
  analizarla,	
  necesita	
  desposeerla	
  de	
  un	
  continuo	
  y	
  a	
  veces	
  hasta	
  de	
  su	
  

contexto.	
  Luego	
  deforma	
  la	
  realidad	
  para	
  darle	
  un	
  sentido	
  mayor,	
  la	
  filosofía	
  mecaniza	
  la	
  

realidad,	
  hace	
  un	
  ejercicio	
  cómico	
  sin	
  hilaridad.	
  	
  

¿Es	
  curioso,	
  	
  pero	
  si	
  lo	
  cómico	
  nos	
  retrae	
  a	
  ese	
  pequeño	
  fondo	
  de	
  maldad,	
  no	
  sería	
  acaso	
  el	
  

filósofo	
  un	
  ejemplo	
  de	
  maldad	
  y	
  crueldad,	
  que	
  no	
  contento	
  con	
  ejercer	
  sobre	
  todo	
  lo	
  que	
  

analiza	
  un	
  ejercicio	
  cómico,	
  despoja	
  al	
  público	
  del	
  premio	
  de	
  la	
  risa?	
  A	
  fin	
  de	
  cuentas,	
  la	
  

inteligencia	
  y	
  la	
  maldad	
  han	
  estado	
  unidas	
  desde	
  el	
  árbol	
  de	
  la	
  ciencia.	
  	
  

	
  

Bibliografía	
  

Allen,	
  W.;	
  Delitos	
  y	
  faltas.	
  Tusets	
  Editores:	
  Madrid.	
  2002	
  

Baudelaire,	
  Ch.,	
  Lo	
  cómico	
  y	
  la	
  caricatura.	
  Visor:	
  Madrir.	
  1988.	
  

Bergson,	
  H.,	
  La	
  risa.	
  Ensayo	
  sobre	
  la	
  significación	
  de	
  la	
  comicidad.	
  Sapre:	
  Madrid.	
  1985.	
  

	
  


