Solo teoria

Carlos Yannuzzi

Desafio a cualquier filosofo a que nos explique
ahora que relacién hay entre el surgimiento

del significante y esa relacién del ser con el goce...
Toda la palabra filoséfica fracasa y escurre el bulto
Jacques Lacan, El objeto del psicoanalisis

No goza de buena fama, quizas siempre ha sido asi. El psicoanalisis es el sumidero por
el que han pasado todas las parodias, vilipendios y descréditos tedricos y practicos. Su
cura y su sistema esquivo han colocado al analista y a su marco tedrico en entredicho y
han hecho del psicoanalisis el hazmerreir de la clinica. Los pensadores criticos lo ven
como la autoayuda dotada de empaque Yy altaneria, los conductistas como un artefacto
retérico indtil. ;Donde se coloca el psicoanalisis? En el inconsciente, diria algun
chistoso, lo que nos llevaria a la pregunta (consabida) a proposito del gran concepto de
esta teoria. Sigmund Freud en su trabajo conjunto con Breuer Estudio sobre la histeria
enuncia el término ‘inconsciente’ en 1895, al que acompaiiara sus postulados afios mas
tarde y con el que a partir de 1900 desarrollara su teoria psicoanalitica al completo a
partir de La interpretacién de los suefios:

...preconsciente para indicar que los procesos de excitacion habidos en

él pueden alcanzar sin mas demora la conciencia, siempre se satisfagan
ciertas condiciones; por ejemplo, que se alcance cierta intensidad, cierta
distribucion de aquella funcion que recibe el nombre atencién. Es al
mismo tiempo el sistema que posee las llaves de la motilidad voluntaria.
Al sistema que esta detras lo Ilamamos inconsciente, porgue no tiene
acceso alguno a la consciencia si no es por via del preconsciente, al pasar
por el cual su proceso de excitacion tiene que sufrir

modificaciones. (FREUD, 1991: 534 y 535)

No es menor la importancia del inconsciente en este discurso, ni mucho menos, para
Jacques Lacan, que varias décadas mas tarde afirmara que “el caracter inasequible,
irreductible de la conciencia en relacion con el funcionamiento del viviente es algo tan
importante de comprender en la obra de Freud como lo que nos aport6 acerca del
inconsciente” (LACAN, 1993: 179), es decir, que sélo el caracter irreductible de la
conciencia es tan importante como el inconsciente. Bien seguro es que nadie negara la
afirmacion siguiente: la més interesante aportacion de Lacan a la hipotesis del
inconsciente es que éste se estructura como un lenguaje (Cfr. LACAN, 2008: 469),
axioma que vemos desarrollado en el texto de 1957 que centrara nuestra lectura La
instancia de la letra en el inconsciente o la razon desde Freud de sus famosos Escritos.
¢Pero qué significa esto?



Lacan entiende que el inconsciente se estructura como un lenguaje, después de Saussure
y en cierta medida la linguistica saussureana esta ahi, como una referencia:

Para sefialar la emergencia de la disciplina lingiistica, diremos que
consiste, caso que es el mismo para toda deuda en el sentido moderno, en
el momento constituyente de un algoritmo que la funda. Este algoritmo
es el siguiente:

Que se lee asi: significante sobre significado, el "sobre" responde a la
barra que separa sus dos etapas. EI signo escrito asi merece ser atribuido
a Ferdinand de Saussure (LACAN, 2008: 461)

Pero el analista subvierte ciertas definiciones y conceptos de ésta, no sin antes
ridiculizar a filésofos, 16gicos, linglistas y positivistas, arguyendo que todos sin
excepcion caen en la herejia de entender este algoritmo como “significante responde a
la funcion de representar al significado” (LACAN, 2008: 462). Esta perspectiva, que
segun el propio Lacan resulta tan excitante a los filosofos, permite esconder una idea
importante sobre el desarrollo de su texto. Lo importante es que Lacan estd hablando de
algo mucho mas pedestre de lo que uno en realidad cree.

El significante entra de hecho en el significado: a saber, bajo una forma
que, no siendo inmaterial, plantea la cuestién de su lugar en la realidad.
Pues, de tener que acercarse a las pequefias placas esmaltadas que lo
soportan, la mirada paseante de un miope tendria tal vez justificacion
para preguntar si es efectivamente ahi donde hay que ver el significante,
cuyo significado en este caso recibiria de la doble y solemne procesion
de la nave superior los honores ultimos. (LACAN, 2008: 462).

Dicho de otro modo y por alguien que si tiene en su deseo hacerse entender: un
significado s6lo se construye a partir de significantes, por tanto, toda definicion esta
connotada y sesgada. En cada significado hay un significante que pugna en nuestro
inconsciente y en el uso doméstico de nuestro idioma por forjar un sentido. Asi, donde
alguien ve Damas otro entiende Caballeros, como ejemplifica Lacan, porque absortos
en nuestros campos simbdlicos el sentido y la referencia en cada contexto son
inconmensurables, porque nuestra perspectiva no se comunica con la de los demas, sélo
se impone a ella (de ahi el rescate de la dialéctica hegeliana de Lacan, como sostiene).
Sobre esta realidad pedestre, que Gottlieb Frege definid en su libro Sobre el sentido y la
referencia de 1892, nos detendremos.

Para Saussure, el lenguaje se articula en una relacion entre significado y significante, y
esta relacion se organiza en un sinfin de diacronias y sincronias que dan en cada lengua
y en cada momento un campo de términos, de letras, tan limitado como lo puede ser
cada uno de los idiomas que pueblan nuestra Babel. El costumbrista analisis de Frege,
somero y al mismo tiempo profundo, repara en un fendmeno linguistico que esta
diametralmente opuesto a la polisemia, y que trata de la univocidad de la realidad



mentada por diversos terminos. Asi, el ejemplo mas repetido por los docentes (y
utilizado por el propio Frege) es el referente de dos expresiones como “Venus” y
“lucero matutino”, que ambos nombran al mismo cuerpo celeste en circunstancias y
contextos diferentes (Cfr. FREGE, 1984: 67). Es la misma estrella y se refiere de
distintas maneras con términos dispares.

Parece que lo que se quiere decir con a=b es que los signos o nombre ‘a’
y ‘b’ se refieren a lo mismo y por lo tanto en la igualdad se trataria
precisamente de estos signos; se afirmaria una relacion entre ellos. Pero
esta relacion existia entre los nombres o signos Gnicamente en la medida
en que éstos denominan o designan algo. Seria una relacion inducida por
la conexion de cada uno de los dos signos con la misma cosa designada.
Esta conexion es arbitraria (FREGE, 1984: 53)

En definitiva, el ejercicio elocuente de Frege se puede aplicar a otros tantos ejemplos:
yo podria estudiar el tiempo desde el punto de vista del espacio y entonces, de esta
manera, tendria el sentido de una realidad cuantica; pero si lo analizo desde una
perspectiva dada por la teoria de la relatividad, tendria una realidad centrada en la
energia, el campo gravitacional y, sobre todo, aun estaria relacionado con la distancia.
Lo mismo sucede con los conceptos abstractos y ambiguos. Por ejemplo, ‘amor’ apunta
a una realidad que en cada idioma esté definida y expuesta objetivamente, aqui tenemos
la que la RAE nos proporciona (amor. Del lat. amor, -oris. 1. m. Sentimiento intenso
del ser humano que, partiendo de su propia insuficiencia, necesita y busca el encuentro
y unién con otro ser.); pero este sentido que da este referente, desde el punto de vista
lacaniano no es el mismo cuando hablamos de mi amor, éste cobra entonces un sentido
totalmente redimensionado, que puede ser, ella, es decir, otro referente aln pendiente de
contexto, de sentido, segun diria Frege. Asi, amor, para el chiquillo del ejemplo de La
instancia puede ser Damas y para su hermana Caballeros, como en su conexion sin
limites de significantes produjeron, solo con las vias del tren... y ese significante
formara parte de su lenguaje y su significado de amor, mientras que esté articulado,
pues esta es la Unica cualidad en la que se estructura, segn Lacan (Cfr. LACAN, 2008:
463).

Y en este punto, todo consabido psicoanalista lacaniano reconoce un
matiz tedrico de importancia: el deslizamiento del significado...

...en la cadena del significante donde el sentido insiste, pero que
ninguno de los elementos de la cadena consiste en la significacion de la
que es capaz en el momento mismo.

La nocién de un deslizamiento incesante del significado bajo el
significante se impone... (LACAN, 2008: 464).

Este mismo desplazamiento lo reconoce Saussure en la diacronia del lenguaje, pero con
una gran diferencia, que aumenta la complejidad: este fendmeno, que implica evolucion,
afecta no sélo al significado, sino también al significante (por ello, done antes deciamos
crocodilo, luego dijimos cocodrilo); que difiere tantisimo de la cadena de significantes,
que se presenta en el texto y tanto mas de los usos de metonimia y metafora,
deformados por Lacan hasta desquiciar a cualquier retérico:

La chispa creadora de la metafora no brota por poner en presencia dos
imagenes, es decir dos significantes igualmente actualizados. Brota entre



dos significantes de los cuales uno se ha sustituido al otro tomando su
lugar en la cadena significante, mientras el significante oculto sigue
presente por su conexion (metonimica) con el resto de la cadena.
(LACAN, 2008: 466).

Asi funciona nuestro inconsciente, nos dice Lacan, o al menos, esta es una de sus
formas de manifestarse, es “esa forma que da su campo a la verdad en su opresion”,
como se dice en el texto, entre condensacion y desplazamiento (que rescata también de
Freud). Pero aqui aparece el subterfugio, pues “la experiencia psicoanalitica no consiste
en otra cosa que en establecer que el inconsciente no deja ninguna de nuestras acciones
fuera de su campo” (LACAN, 2008: 467). Por tanto, todo puede ser susceptible de estar
afectado por el inconsciente. ;Como es esto posible? Lacan logra hasta una explicacion
matematica a su trampa légica. Sus ultimas dos formulas al final del texto:
f(S...S")S?S(-)s y f(S’/S)S?S(+)s, que vienen a ejemplificar como en el inconsciente
intervienen las dos tropos lingiisticos de la metonimia y la metafora, respectivamente,
soportan la justificacion tedrica de la universalidad del inconsciente. Simple y
Ilanamente porque son figuras de sinécdoque, es decir, en que la parte representa al todo
y viceversa. En sus palabras:

la estructura metonimica, indicando que es la conexion del significante
con el significante la que permite la elisién por la cual el significante
instala la carencia de ser en la relacién de objeto, utilizando el valor de
remision de la significacion para llenarlo con el deseo vivo que apunta
hacia esa carencia a la que sostiene. El signo - situado entre ( ) manifiesta
aqui el mantenimiento de la barra -, que en el primer algoritmo marca la
irreductibilidad en que se constituye en las relaciones del significante
con el significado la resistencia de la significacion.

[...]

la estructura metaférica indicando que es en la sustitucion del
significante por el significante donde se produce un efecto de
significacion que es de poesia o de creacion, dicho de otra manera de
advenimiento de la significacion en cuestion. El signo + colocado entre (
) manifiesta aqui el franqueamiento de la barra - y el valor constituyente
de ese franqueamiento para la emergencia de la significacion. (LACAN,
2008: 471)

Esto, que a todas luces tiene la forma de una burla intelectual o un excesivo
amaneramiento del lenguaje, demuestra la funcion retorica (y simbdlica) que tienen la
metonimia y la metéfora en nuestro inconsciente, que guarda un paralelismo con su
funcién retdrica en el lenguaje poético, ciertamente. ¢Cudl es esta relacion? Pues lo que
Lacan llama recargadamente “travesia para la emergencia de la significacion”, es decir,
que todo significante tiene una idea subordinada y que el enunciado de la idea
subordinada, al estar compuesto de significantes depende de una reconstruccion
desplazada de cada una de las conexiones que entre significantes establezcamos, es
decir, de cuantas cadenas de significantes logremos establecer (lo que en lenguaje mas
comun diriamos: significados que hemos creado). ¢Por qué el
franqueamiento/subordinacion es lo que realmente revela el inconsciente? ¢Por qué se
enuncia justamente en los términos de desplazamiento y condensacion? Quizas un
pasaje de la obra de Frege nos puede ayudar, pues nos recuerda que este no es un tema
complejo, sino algo mas légico de lo que a primera vista parece:



Es dificil agotar todas las posibilidades dadas en el lenguaje; pero, con
todo, [...] no siempre se puede sustituir una subordinada por otra del
mismo valor veritativo, sin perjuicio de la verdad de la estructura
enunciativa entera. Estas razones son

1. que la subordinada no se refiera a ningin valor veritativo, al
expresar solo una parte de un pensamiento;

2. que la subordinada se refiere ciertamente a un valor veritativo,
pero no se limita a esto, al comprender su sentido, ademas de un
pensamiento, una parte de otro pensamiento.

El primer caso se da

1. en lareferencia indirecta de las palabras,
2. cuando una parte del enunciado alude sélo indeterminadamente,
en vez de ser un nombre propio.

En el segundo caso, la subordinada puede tomarse como doble, a saber,
una vez en su referencia habitual, la otra en su referencia indirecta; o
bien, puede ser que el sentido de una parte de la subordinada sea, al
mismo tiempo, componente de otro pensamiento, que juntamente con el
sentido expresado directamente en la subordinada constituya el sentido
total del enunciado principal y de la subordinada. (FREGE, 1984: 84 y
85)

Maés alla de estos ejemplos y situaciones, el valor veritativo es incierto, es decir, no se
puede establecer ninguna comprobacion de verdad real, pues las posibilidades de
referencia son tan extensas, que las comprobaciones son infinitas o imposibles. Lacan
nos lleva a ese punto en que el inconsciente se vuelve una obra de arte retérica, porque
estd tramando una trampa logica que imposibilite su falsacion o su demostracion.

v

La trampa légica de Lacan para salvar a Freud esté servida: para interpretar nuestro
inconsciente hay que encontrar su sentido como si éste fuera un lenguaje. Pero el
sentido nunca se encuentra, se da. (Y sobre este dar habria que debatir si esto ya lo
habia visto, 0 no, Frege). Doy sentido a los referentes en cada contexto, como en cada
momento de mi vida doy sentido a mi amor, a mi realidad y a los productos de mi
inconsciente. Por tanto, no demostraremos nunca si el inconsciente se estructura
objetivamente (si tal adverbio pudiera aplicarsele) como un lenguaje. No obstante, lo
que esta claro es que una manera de contextualizarlo (de darle sentido) es tratarlo “como
si”... hacer el simulacro de que funciona como un lenguaje y nosotros le podamos dar
sentido, nombrar sus referentes. Digamos, por tanto, que si aceptamos la representacion
del inconsciente como lenguaje, el psicoanalisis seria una especie de ejercicio de
bautismo, es decir, de dar nombres, referentes, sentidos a cada uno de los significados
articulados en el oscuro nudo del deseo.

Por todo eso, quizas, el psicoanalista se parece mucho a un sacerdote, que oficiando el
bautismo sélo se limita a preguntar qué nombre daremos a nuestra criatura, y tras
nosotros dar nombre -y por ello el sujeto es “siervo del lenguaje”, pues esta “ya inscrito



en el momento de su nacimiento” (LACAN, 2008: 461)- se limita a presenciar nuestra
conformidad con ademanes y formulas. Ambos estan en constante simulacro: uno con
Dios, el otro con el inconsciente.

Aldaya (Valencia), 1 de abril de 2018

NOTA BIBLIOGRAFICA

Frege, Gottlob, Estudios sobre semantica. Ediciones Orbis: Barcelona, 1984.
Freud, Sigmund, La interpretacion de los suefios. Amorrortu: Buenos Aires, 1992,
Juranville, Alain, Lacan y la filosofia. Nueva Vision: Buenos Aires, 1996.

Lacan, Jacques, Escritos. Biblioteca Nueva: Madrid, 2008



