
La réalité et son mirage

Anabel Cristóbal Amorós

Mallarmé fue un escritor sin Literatura, negó el precedente naturalista para posicionarse en el 
lugar del primer poeta antes de Homero: Orfeo. Desde allí su escritura ya no podía converger 
con la historia, ni siquiera con lo “real empírico” puesto en crisis. Sin modelo, ni una referencia 
segura, bajo la actitud escéptica  de quien ve que el mundo es una caverna de sombras, sólo le 
quedaba el crear, crear un orden ontológico perenne a través de la escritura.

El marco hacia el cual Mallarmé se erigirá ya no será el mundano, sino el del absoluto. Un ab-
soluto sin Dios, un absoluto nihilista, de pérdida y angustia. En una de sus cartas, a su amigo 
Henri Cazalis, declara la substitución de Dios por el Espíritu o el Pensamiento. 

Es en el espíritu donde está la pureza. La concepción Pura es la concepción 
Espiritual  del mundo. He derribado a Dios después de una Síntesis Suprema.1

La Síntesis Suprema se produce cuando el pensamiento se mira a sí mismo como pensamiento y 
descubre su soledad. El puro pensamiento, también llamado espíritu, será materializado a través 
de la escritura por el mismo procedimiento: la palabra se refleja a sí misma y en la totalidad del 
poema, y éste, al mismo tiempo, refleja la Síntesis Suprema.  

La palabra ya sólo puede hacer referencia a su fundamento sin fundamento, a la Nada o Absoluto 
en el que está sostenida. El poema ideal será la hoja en blanco o el silencio, o bien, por limitación 
de un lenguaje imperfecto, aquel poema que exprese la ausencia en la que reafirmar aún más la 
única presencia de la palabra. El poema sólo será posible 

  porque la palabra es el único soporte de algo tan absolutamente abstracto 
  como la esencia de lo negativo.2 

La palabra se convierte en logos, presencia espiritual más presente cuanto menos referencial. Mal-
larmé pretende renovar así el acto creador por medio de la palabra, establecer una isla de pureza 
espiritual en el poema, único capaz de religarse al absoluto. Por ello la palabra ya no corresponde 
a un mundo externo a ella, identificada con una noción de realidad perdida, sino  se hace a sí 
misma referencia, que es equivalente a sospechar que es como un aleteo en el aire hacia el lejano 
ideal,  instaurando así su propio estatuto;  primero como  idea pura, después como palabra libre e 
inmaterial, o expresado en sus propios términos, en una carta enviada a Charles Morice, como 
“canto (que) brota de manantial innato, anterior a un concepto”, es decir, como música. 

Análisis del poema Ses purs ongles tres haut dediant leur onyx

Se busca saber cómo Mallarmé materializa la idea de la palabra como reflejo y el poema como 
espejo, que anhela alcanzar el absoluto, todos los significados, a partir de la negación. Se trata de 
un soneto con una singular rima que parece imposible: “ix” y, otra alquímica y transformadora, 
que parte en “or”, y que va estableciendo relaciones germinales. 

  

  



El primer verso guarda una relación elíptica con el resto del poema. Describe el gesto alto y 
delicado de unas puras uñas de ónix. La palabra “ónix”, en relación a “lampadophore” y “Phénix”, 
justifica que haya de ser interpretada en su sentido etimológico. Ónix, en griego, servía para de-
signar la materia de las uñas. Las “purs  ongles” y “ónix” se reflejan  mutuamente en un mismo sig-
nificado; “ónix”, sin embargo, en relación con el adjetivo “purs”, evoca las piedras preciosas, tan 
apreciadas por la estética simbolista. Desde el primer verso ya puede verse una tendencia que irá 
desarrollándose a lo largo del poema, la imposibilidad de dar sentido a un concepto sin que sea 
puesto en relación con otro.  

En el segundo verso aparece la personificación de la angustia, ya que está escrita en mayúsculas. La 
“Agonisse”, según E. Noulet, es la resonancia personal y dolorosa de una crisis por la que pasó 
Mallarmé, y que describen sus cartas. Pero en el poema ha logrado ser independizada de una marca 
subjetiva personificándola. La “Agonisse” sostiene algo como una “lampadophor”. No es, sin em-
bargo, el pie de una lámpara que ilumina, con sus puras uñas altas, “maint rêve vesperal”, ya que 
ha sido personificada, no objetivada. Ha de ser, por tanto, aquella que ilumina los sueños 
quemados en la medianoche. Perpetúa así la angustia de que han sido quemados en tanto que los 
hace visibles.  

En el verso tercero, la Angustia aparece en comparación con el sol, “maint rêve vesperal”. Los 
sueños, a la caída del sol, han sido quemados por el Fénix. La figura mitológica del Fénix, ave que 
renace de sus propias cenizas, es como el sol que renace cada día. Y si el Fénix quema los sueños de 
la noche, la angustia ilumina aquello extinguido a medianoche, advirtiendo la decadencia.   

En el último verso del primer cuarteto, la extinción del sueño se hace más presente en tanto que  
no lo recoge ninguna ánfora cineraria. La luz de lampadophore deja el cuarteto en penumbras, que 
se propagan hasta el primer verso del segundo cuarteto: “Sur les credence, au salon vide: nul ptyx”. 
La palabra “credence” alude aquí a un momento litúrgico - tanto para Mallarmé como para los 
simbolistas, el arte había de ser una liturgia sin dioses -, pero también, en relación al “Maître” del 
tercer verso, se refiere a la mesa donde está el objeto del  que ha de beber el rey.  Se trata  de un 
nul ptyx, palabra extraña de resonancia griega ( = plegar; replegar), que al ser introducida como 
sustantivo vuelve sobre la idea original del término pliegue.          

En el contexto, un objeto de pliegues relacionado con el agua hace pensar en una caracola. Pero 
esta caracola no está, queda su ausencia al nombrarla. En el segundo verso es definida como un 
“aboli bibelot d’inanité sonore”. La caracola está vacía de sonoridad, y el verso, en cambio, está 
lleno de eco. La aliteración de “aboli bibelot” suple el silencio de la caracola. “Nul, aboli, inanité”, 
refuerzan la idea del vacío del salón y “bibelot”  es el reflejo de la palabra “ptyx”, de tal forma que 
las palabras hacen resonancia con las otras. 

En el tercer verso se explica por qué no está la caracola. El Maître se la ha llevado a la laguna 
Estigia. El Maître simboliza aquí a Orfeo, aquel que ha bajado al Hades y ha conseguido pasar la 
laguna Estigia. Va a recoger los llantos con la caracola. Y si la caracola es donde ha de beber, y 
recoge los llantos de la muerte, alejándose de la presencia de la angustia que está en el cuarto vacío, 
¿a que se refiere? Sugiere un suicidio, una lenta muerte que se producirá, más tarde, en los tercetos. 

 2 

  



El último verso del segundo cuarteto sugiere lo mismo que el último verso del primer cuarteto. La 
rima de “s’honore” con “sonore” forma un calambur, como en la mayoría de rimas del poema, que 
insiste en el doble juego de la palabra y en su sonoridad que acaba llenando esa Nada que es hon-
rada por la inexistencia de la caracola. Igualmente la entrada de la Nada sigue teniendo un tono 
fúnebre: 

es acompañada de Angustia. Ésta es la única que puede extenderse, que empapa 
los pocos objeto que quedan, los obscurece y aumenta su propia obscuridad gracias 
a la ausencia de los demás.3

La acción que se produce en los tercetos sucede en el marco de oro de un espejo, que está en el 
cuarto vacío, cerca de la ventana al norte. El preciosismo de la escena desvela un modo de des-
componer lo material e insinuarlo como un murmullo. El fuego, como elemento destructor, vuelve 
a resurgir de sus cenizas, alcanzando la intuición de una muerte. El unicornio, figura mítica vista 
como un monstruo que representa el fuego, es contrapuesto a una ninfa de agua, una ondina. El 
espejo es transparente como el hielo. La caracola, la laguna Estigia, el llanto, la ninfa contrastan 
con la Angustia, el Fénix, la ceniza, el oro que agoniza, en un juego de contraposiciones y reflejos 
invertidos. En palabras de Mallarmé  (el poema):  

esta invertido,  quiero decir que el sentido, si lo tiene, (…) es evocado por un
espejismo interno de las palabras mismas.4 
          

El último terceto da una magnitud insospechada a la confesión de Mallarmé.  El paso de lo infinito 
a lo finito es posible en la medida en que la expresión se hace más sensible a lo sutil, a aquel aleteo 
en el aire ideal, a veces producido por una aliteración: “Elle, défunte nue en la miroir, encor”. La 
ninfa ha sido asesinada y se halla desnuda en el espejo. La violencia de la escena ha cesado, el 
marco del espejo del penúltimo verso la cierra en olvido. El espejo, en el que se fija “de scintilla-
tions sitôt le septuor”, es como de hielo. El septiminio es la Osa Mayor que, tras la ventana, centel-
lea hasta fijarse en el espejo, es el débil nexo entre cielo y tierra, aquello que descubre un anhelo 
por alcanzar el absoluto, en donde todo se corresponde. Pero la Osa Mayor también hace referen-
cia al mismo soneto, ya que esta compuesta por siete estrellas que al reflejarse en el espejo suman 
catorce, los catorce versos. 

En el soneto todo es eco, ausencia del objeto y presencia de la palabra, “la réalité et son mirage”, 
concluirá E. Noulet, donde la realidad es la presencia espiritual de la palabra. Todo se desvanece: el 
sueño quemado, la nula caracola y su inanidad sonora, el oro que agoniza, la ninfa muerta y el ol-
vido cerrado por el marco, sugieren un estado del espíritu que crea la ilusión de un ensueño. 
Cualquier experiencia de conocimiento queda ocultada para no ser enseñada lúcidamente; su valor 
ha de residir en desentrañarlo, bajar a la Madre Noche, al Hades del poema. 

Hay una poética implícita en la obra de Mallarmé,  autoreferencial y crítica, que ilustra aquello 
que la forma muestra.  En el poema Ses Purs ongles… se nombra al “Maître” que representa a Or-
feo, porque confluye por debajo, replegado sobre sí mismo, como la caracola.  Esta escena  equi-
para la figura de Orfeo a la del poeta, ya que ambos comparten la misma desventura: si se giran 
hacia el objeto amado desaparece, se vuelve casi nada; sólo una reminiscencia que se prolonga en la 

 3 

  



palabra hundida en el imperio de esa ausencia, pero no pueden evitar girarse y reconocer su 
fracaso. En otro sentido, el Maestro-Orfeo actúa como la voz poética, se ausenta de la habitación 
para confluir por debajo de la letra sin mostrarse. La voz se distancia o se vacía, para que en ella se 
refleje la creación. En sus cartas, Mallarmé defenderá que la misión del poeta es la explicación 
órfica de la tierra, aquella que busca el conocimiento integral de la Creación.  La no culminación 
de este conocimiento llevará a 

la productividad permanente de la lucha entre el cuerpo (la materia) y la <idea> 
(el lenguaje, el signo). 5

El límite de la expresión poética se irá destruyendo para mostrar cada vez más su materialidad y su 
vinculación sonora con la idea. Mallarmé en uno de sus últimos poemas, Un coup de dés, será, 
desde una conciencia de irresolución,  el propulsor de una actitud de búsqueda y experimentación 
ante el poema-objeto. La ruptura de la arquitectura  tradicional de composición, el juego visual o 
tipográfico, la polifonía que aspira a ser música, representará un avance temprano a las venideras 
vanguardias, avance que es no menos que desengaño, fuerza incrédula.

NOTAS

 4 

  

1 Mallarmé, S. La sombra de una página, Breve fondo editorial. pág.30
2 Friedrich, H. Estructura de la lírica moderna, Barcelona: Seix Barral, 1974, pág. 141.
3 Friedrich, Op. cit., p. 170.
4 Noulet, E. Vingt poèmes de Stéphane Mallarmé, París: Droz, 1972, pág. 187. (Traducción  propia).
5 Llovet, J. Por una estética egoísta, Barcelona: Anagrama, 1978, pág. 30.


