LA REALITE ET SON MIRAGE
Anabel Cristébal Amorés

Mallarmé fue un escritor sin Literatura, neg6 el precedente naturalista para posicionarse en el
lugar del primer poeta antes de Homero: Orfeo. Desde alli su escritura ya no podia converger
con la historia, ni siquiera con lo “real empirico” puesto en crisis. Sin modelo, ni una referencia
segura, bajo la actitud escéptica de quien ve que el mundo es una caverna de sombras, sélo le
quedaba el crear, crear un orden ontolégico perenne a través de la escritura.

El marco hacia el cual Mallarmé se erigird ya no serd el mundano, sino el del absoluto. Un ab-
soluto sin Dios, un absoluto nihilista, de pérdida y angustia. En una de sus cartas, a su amigo
Henri Cazalis, declara la substitucién de Dios por el Espiritu o el Pensamiento.

Es en el espiritu donde estd la pureza. La concepcién Pura es la concepcién

Espiritual del mundo. He derribado a Dios después de una Sintesis Suprema.’

La Sintesis Suprema se produce cuando el pensamiento se mira a si mismo como pensamiento y
descubre su soledad. El puro pensamiento, también llamado espiritu, serd materializado a través
de la escritura por el mismo procedimiento: la palabra se refleja a si misma y en la totalidad del
poema, y éste, al mismo tiempo, refleja la Sintesis Suprema.

La palabra ya sélo puede hacer referencia a su fundamento sin fundamento, a la Nada o Absoluto
en el que estd sostenida. El poema ideal serd la hoja en blanco o el silencio, o bien, por limitacién
de un lenguaje imperfecto, aquel poema que exprese la ausencia en la que reafirmar aiin mds la
unica presencia de la palabra. El poema sélo serd posible

porque la palabra es el dnico soporte de algo tan absolutamente abstracto
como la esencia de lo negativo.”

La palabra se convierte en logos, presencia espiritual mds presente cuanto menos referencial. Mal-
larmé pretende renovar asi el acto creador por medio de la palabra, establecer una isla de pureza
espiritual en el poema, tnico capaz de religarse al absoluto. Por ello la palabra ya no corresponde
a un mundo externo a ella, identificada con una nocién de realidad perdida, sino se hace a si
misma referencia, que es equivalente a sospechar que es como un aleteo en el aire hacia el lejano
ideal, instaurando asi su propio estatuto; primero como idea pura, después como palabra libre e
inmaterial, o expresado en sus propios términos, en una carta enviada a Charles Morice, como
“canto (que) brota de manantial innato, anterior a un concepto”, es decir, como mdisica.

Andlisis del poema Ses purs ongles tres haut dediant leur onyx

Se busca saber cémo Mallarmé materializa la idea de la palabra como reflejo y el poema como

espejo, que anhela alcanzar el absoluto, todos los significados, a partir de la negacién. Se trata de

un soneto con una singular rima que parece imposible: “ix” y, otra alquimica y transformadora,
<« > . . .

que parte en “or”, y que va estableciendo relaciones germinales.



El primer verso guarda una relacién eliptica con el resto del poema. Describe el gesto alto y
delicado de unas puras ufas de énix. La palabra “6nix”, en relacién a “lampadophore” y “Phénix”,
justifica que haya de ser interpretada en su sentido etimolégico. Onix, en griego, servia para de-
signar la materia de las ufias. Las “purs ongles” y “énix” se reflejan mutuamente en un mismo sig-
nificado; “6nix”, sin embargo, en relacién con el adjetivo “purs”, evoca las piedras preciosas, tan
apreciadas por la estética simbolista. Desde el primer verso ya puede verse una tendencia que ird
desarrollindose a lo largo del poema, la imposibilidad de dar sentido a un concepto sin que sea
puesto en relacién con otro.

En el segundo verso aparece la personificacidon de la angustia, ya que estd escrita en mayusculas. La
gu p P gu yaq yu

« . » ’, . . . ’

b . o

Agonisse”, segiin E. Noulet, es la resonancia personal y dolorosa de una crisis por la que pasé

Mallarmé, y que describen sus cartas. Pero en el poema ha logrado ser independizada de una marca

subjetiva personificindola. La “Agonisse” sostiene algo como una “lampadophor”. No es, sin em-

bargo, el pie de una limpara que ilumina, con sus puras ufias altas, “maint réve vesperal”, ya que
& q yaq

ha sido personificada, no objetivada. Ha de ser, por tanto, aquella que ilumina los suefos

quemados en la medianoche. Perpetda asi la angustia de que han sido quemados en tanto que los

hace visibles.

En el verso tercero, la Angustia aparece en comparacién con el sol, “maint réve vesperal”. Los
suefios, a la caida del sol, han sido quemados por el Fénix. La figura mitolégica del Fénix, ave que
renace de sus propias cenizas, es como el sol que renace cada dia. Y si el Fénix quema los suefios de
la noche, la angustia ilumina aquello extinguido a medianoche, advirtiendo la decadencia.

En el dltimo verso del primer cuarteto, la extincién del suefio se hace més presente en tanto que
no lo recoge ninguna dnfora cineraria. La luz de lampadophore deja el cuarteto en penumbras, que
se propagan hasta el primer verso del segundo cuarteto: “Sur les credence, au salon vide: nul ptyx”.
La palabra “credence” alude aqui a un momento litirgico - tanto para Mallarmé como para los
simbolistas, el arte habia de ser una liturgia sin dioses -, pero también, en relacién al “Maitre” del
tercer verso, se refiere a la mesa donde estd el objeto del que ha de beber el rey. Se trata de un
nul ptyx, palabra extrana de resonancia griega (= plegar; replegar), que al ser introducida como
sustantivo vuelve sobre la idea original del término pliegue.

En el contexto, un objeto de pliegues relacionado con el agua hace pensar en una caracola. Pero
esta caracola no estd, queda su ausencia al nombrarla. En el segundo verso es definida como un
“aboli bibelot d’inanité sonore”. La caracola estd vacia de sonoridad, y el verso, en cambio, estd
lleno de eco. La aliteracién de “aboli bibelot” suple el silencio de la caracola. “Nul, aboli, inanité”,
refuerzan la idea del vacio del salén y “bibelot” es el reflejo de la palabra “ptyx”, de tal forma que

las palabras hacen resonancia con las otras.

En el tercer verso se explica por qué no estd la caracola. El Maitre se la ha llevado a la laguna
Estigia. E1 Maitre simboliza aqui a Orfeo, aquel que ha bajado al Hades y ha conseguido pasar la
laguna Estigia. Va a recoger los llantos con la caracola. Y si la caracola es donde ha de beber, y
recoge los llantos de la muerte, alejindose de la presencia de la angustia que est4 en el cuarto vacio,
¢a que se refiere? Sugiere un suicidio, una lenta muerte que se producird, mds tarde, en los tercetos.



El dltimo verso del segundo cuarteto sugiere lo mismo que el dltimo verso del primer cuarteto. La
rima de “shonore” con “sonore” forma un calambur, como en la mayoria de rimas del poema, que
insiste en el doble juego de la palabra y en su sonoridad que acaba llenando esa Nada que es hon-
rada por la inexistencia de la caracola. Igualmente la entrada de la Nada sigue teniendo un tono

finebre:

es acompanada de Angustia. Esta es la iinica que puede extenderse, que empapa

los pocos objeto que quedan, los obscurece y aumenta su propia obscuridad gracias

a la ausencia de los demds.>

La accién que se produce en los tercetos sucede en el marco de oro de un espejo, que estd en el
cuarto vacio, cerca de la ventana al norte. El preciosismo de la escena desvela un modo de des-
componer lo material e insinuarlo como un murmullo. El fuego, como elemento destructor, vuelve
a resurgir de sus cenizas, alcanzando la intuicién de una muerte. El unicornio, figura mitica vista
como un monstruo que representa el fuego, es contrapuesto a una ninfa de agua, una ondina. El
espejo es transparente como el hielo. La caracola, la laguna Estigia, el llanto, la ninfa contrastan
con la Angustia, el Fénix, la ceniza, el oro que agoniza, en un juego de contraposiciones y reflejos
invertidos. En palabras de Mallarmé (el poema):

esta invertido, quiero decir que el sentido, si lo tiene, (...) es evocado por un

espejismo interno de las palabras mismas.

El dltimo terceto da una magnitud insospechada a la confesién de Mallarmé. El paso de lo infinito
a lo finito es posible en la medida en que la expresién se hace mds sensible a lo sutil, a aquel aleteo
en el aire ideal, a veces producido por una aliteracién: “Elle, défunte nue en la miroir, encor”. La
ninfa ha sido asesinada y se halla desnuda en el espejo. La violencia de la escena ha cesado, el
marco del espejo del pentiltimo verso la cierra en olvido. El espejo, en el que se fija “de scintilla-
tions sitot le septuor”, es como de hielo. El septiminio es la Osa Mayor que, tras la ventana, centel-
lea hasta fijarse en el espejo, es el débil nexo entre cielo y tierra, aquello que descubre un anhelo
por alcanzar el absoluto, en donde todo se corresponde. Pero la Osa Mayor también hace referen-
cia al mismo soneto, ya que esta compuesta por siete estrellas que al reflejarse en el espejo suman
catorce, los catorce versos.

En el soneto todo es eco, ausencia del objeto y presencia de la palabra, “la réalité et son mirage”,
concluird E. Noulet, donde la realidad es la presencia espiritual de la palabra. Todo se desvanece: el
suefio quemado, la nula caracola y su inanidad sonora, el oro que agoniza, la ninfa muerta y el ol-
vido cerrado por el marco, sugieren un estado del espiritu que crea la ilusién de un ensuefio.
Cualquier experiencia de conocimiento queda ocultada para no ser ensefiada licidamente; su valor
ha de residir en desentrafiarlo, bajar a la Madre Noche, al Hades del poema.

Hay una poética implicita en la obra de Mallarmé, autoreferencial y critica, que ilustra aquello
que la forma muestra. En el poema Ses Purs ongles... se nombra al “Maitre” que representa a Or-
feo, porque confluye por debajo, replegado sobre si mismo, como la caracola. Esta escena equi-
para la figura de Orfeo a la del poeta, ya que ambos comparten la misma desventura: si se giran
hacia el objeto amado desaparece, se vuelve casi nada; s6lo una reminiscencia que se prolonga en la



palabra hundida en el imperio de esa ausencia, pero no pueden evitar girarse y reconocer su
fracaso. En otro sentido, el Maestro-Orfeo actia como la voz poética, se ausenta de la habitacién
para confluir por debajo de la letra sin mostrarse. La voz se distancia o se vacia, para que en ella se
refleje la creacién. En sus cartas, Mallarmé defenderd que la misién del poeta es la explicacién
érfica de la tierra, aquella que busca el conocimiento integral de la Creacién. La no culminacién
de este conocimiento llevard a

la productividad permanente de la lucha entre el cuerpo (la materia) y la <idea>
(el lenguaje, el signo). >

El limite de la expresién poética se ird destruyendo para mostrar cada vez mds su materialidad y su
vinculacién sonora con la idea. Mallarmé en uno de sus dltimos poemas, Un coup de dés, serd,
desde una conciencia de irresolucién, el propulsor de una actitud de biisqueda y experimentacién
ante el poema-objeto. La ruptura de la arquitectura tradicional de composicién, el juego visual o
tipografico, la polifonia que aspira a ser misica, representard un avance temprano a las venideras
vanguardias, avance que es no menos que desengafio, fuerza incrédula.

NOTAS

! Mallarmé, S. La sombra de una pidgina, Breve fondo editorial. pag.30

2 Friedrich, H. Estructura de la livica moderna, Barcelona: Seix Barral, 1974, pag. 141.

3 Friedrich, Op. cit., p. 170.

4 Noulet, E. Vingt poémes de Stéphane Mallarmé, Paris: Droz, 1972, pag. 187. (Traduccién propia).
> Llovet, J. Por una estética egoista, Barcelona: Anagrama, 1978, pdg. 30.



