
 
O Diálogo no limite: “A disputa entre Pedro e Ramon, o superfantástico” 

(1311)1 
El diálogo sobre el borde: el Librum disputationis Petri et Raimundi 

phantastici (1311) 
The Dialogue on the edge: the Librum disputationis Petri et 

Raimundi phantastici (1311) 
Ricardo da COSTA2 

 
 
Resumo: A proposta dessa conferência é apresentar o debate filosófico entre Pedro e 
Ramon Llull (Librum disputationis Petri et Raimundi phantastici), e analisar os limites do 
diálogo medieval. Debate ou conversão? Pretendemos discutir os parâmetros do diálogo 
medieval luliano, aspectos que levaram nosso autor às fantasias mais extremas de seu 
diálogo literário-filosófico: a dramatização do conflito entre ideais e atitudes realistas. 
Além disso, faremos uma análise iconográfica de uma das mais famosas representações 
artísticas de Ramon Llull: “A retaguarda e o auxílio do exército do Senhor Ramon Llull 
de Maiorca para destruir a torre da mentira e da ignorância”, sétima iluminura 
do Breviculum (1325). 
 
Abstract: The purpose of this conference is to present the phylosophical debate 
between Pedro and Ramon Llull (Librum disputationis Petri et Raimundi phantastici), and 
analyze the limits of the medieval dialogue. Debate or conversion? We intend to discuss 
the parameters of medieval dialogue lulian, aspects that led our author to the most 
extreme fantasies of literary-philosophical dialogue: the dramatization of the conflict 
between ideals and realistic attitudes. In addition, we intend to do a iconographic 
analysis of one of the most famous artistic representations of Ramon Llull: “The rear of 

                                                 
1 Conferência proferida no dia 21 de maio de 2013 no I Colóquio Internacional de Filosofia, Nicolau de 
Cusa em Diálogo (1401-1464), evento organizado pela Sociedade Brasileira de Filosofia Medieval (apoio: 
FAPES e CAPES) e ocorrido na UFES entre os dias 20 e 23 de maio de 2013. 
2 Professor do Departamento de Teoria da Arte e Música (DTAM) da UFES, do Programa de 
Doctorado Internacional a Distancia del Institut Superior d’Investigació Cooperativa IVITRA [ISIC-
2012-022] Transferencias Interculturales e Históricas en la Europa Medieval Mediterránea (Universitat 
d’Alacant, UA) e dos mestrados de Artes e de Filosofia da UFES. Acadèmic corresponent a 
l'estranger da Reial Acadèmia de Bones Lletres de Barcelona. Site: www.ricardocosta.com. E-mail: 
ricardo@ricardocosta.com. 

http://www.ricardocosta.com/
mailto:ricardo@ricardocosta.com


 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

133 

the army and relief of Mr. Ramon Llull of Majorca to destroy the tower of falsehood 
and ignorance”, seventh miniature from Breviculum (1325). 
 
Keywords: Disputatio − Ramon Llull − Medieval Philosophy − Medieval Art. 
 
Palabras-chave: Disputa − Ramon Llull − Filosofia medieval − Arte medieval. 
 

ENVIADO: 10.09.2015 
ACEPTADO: 10.10.2015 

  

*** 
 

Imagem 1 

 
Cristo com os doutores (1506), de Albrecht Dürer (1471-1528). Óleo sobre painel, 65 x 80 
cm, Museo Thyssen-Bornemisza, Madrid. 

 



 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

134 

I. Diálogo, disputa 
 

1. A disputa é uma oposição espiritual na qual, por meio de palavras, um entendimento 
manifesta sua concepção oposta à de outro. 
 
(...) 
 
17. A finalidade da disputa é rechaçar o erro e reconhecer a verdade. 
Ramon Llull, Livro dos provérbios (1296), CCXLVIII, “Da disputa”, 1 e 17.3 

 
A Filosofia nasceu sob a égide do diálogo, debate que unia duas ou mais pessoas na 
busca racional de algo. Preferencialmente da Verdade4, já que a busca da verdade era a 
principal atividade do filósofo.5 Recurso literário, princípio, forma de expressão não-
dogmática, sua própria natureza intrínseca fazia com que os dialogantes inquirissem 
dialeticamente: aquele que soubesse perguntar e responder, o dialético, era o especialista do 
diálogo (PLATÃO, Crátilo, 390c): 
 

                                                 
3 RAMON LLULL. El Libro de los Proverbios (ed. preparada por S. Garcias Palou). Madrid: Miraguano 
S. A. Ediciones, 2011, p. 350 e 351. 
4 “A verdade é certa adequação da inteligência às coisas como elas são. No homem, as verdades 
(mundo do inteligível) são abstraídas das coisas. As coisas são a fonte da verdade. Mas para que haja 
a verdade é preciso haver uma potência intelectiva que, extraindo das coisas as suas qualidades, 
descortinando-lhes as especificidades e separando o essencial do acidental, chegue aos conceitos” –  
COSTA, Ricardo da, SILVEIRA, Sidney. “Como Deus é ciente em sua essência divina”: a 
presciência de Deus no Livro da Contemplação (c. 1271-1273) de Ramon Llull. In: Trans/Form/Ação, v. 
38, n. 02. Internet, http://www.ricardocosta.com/artigo/como-deus-e-ciente-em-sua-essencia. 
5 Por exemplo, João de Salisbury (c. 1120-1180), em sua obra Policraticus, refere-se à Filosofia como a 
profissão de buscar a verdade, e trata assim a relação entre a Verdade e a Filosofia: “A verdade é áspera e 
frequentemente engendra dissabores quando não se elogia alguém. No entanto, seu amargor é mais 
útil e grato aos que têm íntegra sua sensibilidade do que o mel da língua da prostituta. Pois melhores 
são os açoites do amigo do que o enganoso beijo do adulador. E por que? Porque é sempre 
preferível a lealdade à perfídia (...) A profissão de buscar a verdade é certamente árdua e costuma ser 
adulterada pela obscura intromissão do erro, ou então pela negligência em seu exercício. Entre tantas 
coisas desconhecidas, quem é capaz de encontrar acertadamente o que é verdadeiro? (...) O primeiro 
grau do ato de filosofar consiste em pesar os gêneros e as propriedades das coisas para, 
prudentemente, reconhecer o que há de verdadeiro em cada uma. O segundo é fielmente seguir a 
verdade que cada um descubra. Este caminho dos filósofos só está claro aos que deixam o reino da 
vaidade e se unem aos que foram libertados pela verdade.”, JUAN DE SALISBURY. Policraticus 
(edición preparada por Miguel Angel Ladero, Matias Garcia, Tomas Zamarriego). Madrid: Editora 
Nacional, 1984, p. 260 (livro III, cap. 6) e 304 (libro IV, Prólogo). 

http://www.ricardocosta.com/artigo/como-deus-e-ciente-em-sua-essencia


 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

135 

Σωκράτης: τὸν δὲ ἐρωτᾶν καὶ ἀποκρίνεσθαι ἐπιστάμενον ἄλλο τι σὺ καλεῖς ἢ διαλεκτικόν; 

Ἑρμογένης: οὔκ, ἀλλὰ τοῦτο.6 
 
Sócrates: E o que sabe perguntar e responder? Dirias tu que ele se chama dialético? 
Hermógenes: Sim, isso mesmo.7 

 
Imagem 2 

 
Jean de Meung e a Senhora Verdade. Paris, Bibliothèque nationale, MS Fr. 1728. Autor da 

segunda parte do Romance da Rosa (c. 1268-1285), o poeta Jean de Meung (1250-1305), 
nessa inicial iluminada, é assessorado pela Senhora Verdade que, além do cetro com a flor-
de-lis francesa na mão esquerda, porta na direita três livros, o que ilustra bem o valor 
que os escritores medievais atribuíam ao conceito.8 

                                                 
6 Κρατύλος. 
7 PLATÓN. Diálogos. Górgias, Menéxeno. Eutidemo. Menón. Crátilo (trad., introd. y notas por J. C. Ruiz, 
E. Acosta Méndez, C. J. Oliveri y J. L. Calvo). Madrid: Editorial Gredos, Tomo II, 1983, p. 377. 
8 Uma excelente análise totalizante (e já clássica) – especialmente do ponto de vista filosófico-
literário – de O Romance da Rosa é a de LEWIS, C. S. Alegoria do Amor. Um Estudo da Tradição Medieval. 
São Paulo: É Realizações, 2012, p. 121-164. Para o imbricamento (tipicamente medieval) da 



 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

136 

Nesse ambiente, nessa comunicação existencial em que o problema do outro era posto de 
modo franco, aberto, não havia espaço para tergiversações. A autenticidade era um 
dos requisitos que legitimavam as distintas posições. Franqueza. Abertura-para. Com 

benevolência (εὔνοια).9 Como a atitude sincera e despojada do Cristo com os doutores, de 
Albrecht Dürer (1471-1528), em que pese amalícia dos inquiridores do Cristo 
destacada pelo pintor alemão, aliás, vício recorrente atribuído aos acadêmicos (neste 
caso, aos doutores do Templo, os judeus, para o pintor, personagens sorrateiros, 
esquivos, maliciosos indagantes). 
 
Mas há matizes contextuais e históricos, evidentemente. O juízo histórico, ao contrário 
do metafísico (que parte de evidências extraídas de primeiros princípios indemonstráveis 
e chega a conclusões necessárias – Llull denominava de razões necessárias) tem sempre o 
caráter de interpretação de uma presumível verdade sobre o passado.10 
 
E justamente uma das dificuldades para se compreender o diálogo clássico-medieval é 
a finalidade para a qual convergiam os participantes. Pois não se tratava de 
infinitamente abrir novos círculos a cada resposta, como já sugeriu coetâneamente o 
filósofo alemão Hans-Georg Gadamer (1900-2002). Porque compreender, para 
Gadamer, obriga necessariamente a uma nova pergunta após a resposta dada pelo 
interlocutor – trata-se de uma dialética da pergunta e resposta, ou, em suas próprias 
palavras, a negação do fantasma do esclarecimento total (Verdade e Método, 2.3.3, 383).11 
 
Pelo contrário, o diálogo medieval tinha uma finalidade bem precisa: 
convencer. Converter (ou afirmar o fantasma do esclarecimento total). Isso está muito claro na 
filosofia de ação de Ramon Llull (1232-1316)12 (melhor seria defini-la como filosofia de 
conversão). Ademais, o termo recorrente em sua obra não é diálogo, mas disputa 
                                                                                                                                                             
Literatura com a Filosofia, ver NATÁRIO, Maria Celeste, e EPIFÂNIO, Renato (coord.). Entre 
Filosofia e Literatura. Ciclo de Conferências. Sintra – Pertual: Zéfiro, 2011. 
9 Foi Cícero (106-43 a. C.) quem traduziu o termo grego (Eunoia = boa vontade) que, para 
Aristóteles (385-322 a. C.) é um dos sentimentos circundantes da amizade (ARISTÓTELES. Ética a 
Nicômaco [trad., textos adicionais e notas de Edson Bini]. Bauru, SP: EDIPRO, 2007, IX, 1666b1, 30 
ss, p. 274-275), para beneuolentia: “A amizade não é senão uma harmonia entre todas as coisas, tanto 
divinas quanto humanas, acompanhada da benevolência e do amor (beneuolentia et caritate)”. 
CICERÓ. Leli (De l'amistat) (introd., text revisat, trad. i notes de Pere Villalba i Varneda). Barcelona: 
Fundació Bernat Metge, 1999, p. 102-103. 
10 SILVEIRA, Sidney. “Breve nota do Editor”. In: Raimundo Lúlio e as Cruzadas. Rio de Janeiro: 
Sétimo Selo, 2009, p. iv, nota 6. 
11 GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método. Traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 
Petrópolis: Editora Vozes, 1998, p. 554-555. 
12 Definição de LLINARÈS, Armand. Ramon Llull. Barcelona: Edicions 62, 1987. 



 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

137 

(disputació/disputatio). E o filósofo maiorquino a definiu como uma oposição espiritual 
que se manifesta por meio de palavras, como vimos. 
 
Llull não defendia que a disputa fosse baseada em autoridades religiosas. Cria que os 
debatedores deveriam aceitar premissas (que chamou de primeiros princípios) e que, 
sobretudo, a mútua amizade contivesse a oposição individual. Não se deveria debater 
com um homem intelectualmente soberbo, porque a Soberba cria empecilhos mentais 
para a plena compreensão.13 Mais: quem reconhecia a verdade não seria vencido, mas 
ensinado. A verdade deveria ser aceita por quem a encontrasse, já que a finalidade da 
disputa era reconhecê-la (Livro dos provérbios, CCXLVIII, 5, 7, 9, 11, 12, 15 e 17).14 
 
Suas disputas tinham sempre o mesmo objetivo, já que Llull foi um maestro de uma só 
sinfonia: a conversão de judeus e muçulmanos à fé católica. Para isso, o filósofo partia 
das premissas comuns às três religiões, as dignidades divinas (na Arte breve, escrita em 
1308, nove: Bondade, Grandeza, Eternidade, Poder, Sabedoria, Vontade, Virtude, Verdade e 
Glória), para, a seguir, tentar provar a existência da Santíssima Trindade no mundo, na 
realidade.15 
 
Nesse sentido, A Disputa entre Pedro, o clérigo, e Ramon, o fantástico (1311) é uma exceção 
à regra.16 Ramon disputa com o clérigo Pedro, homem mundano, mas, sobretudo, 
expõe seu desconsolo, sua decepção com os poderes instituídos, sem deixar de 
reiterar pontos de sua filosofia, sua Weltanschauung, posições diametralmente opostas à 
de seu debatedor, como veremos. 
 

                                                 
13 Para Santo Agostinho (354-430), a Soberba é o desejo de uma falsa grandeza, quando a alma se 
compraz em si própria e se afasta do imutável bem que deveria agradar-lhe mais do que ela própria. 
Ver SANTO AGOSTINHO. A Cidade de Deus (trad., prefácio e nota biográfica de J. Dias Pereira). 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, Volume II, 1993, p. 1277-1278 (Livro XIV, cap. XIII). 
14 RAMON LLULL. El Libro de los Proverbios (ed. preparada por S. Garcias Palou), op. cit., p. 350-351-
352. 
15 RAMON LLULL. Arte breve (introd. y trad. de Josep E. Rubio), Pamplona, EUNSA, 2004. 
Realizamos uma tradução da Arte breve, ainda inédita, mas disponível online: 
http://www.ricardocosta.com/sites/default/files/pdfs/artebreve.pdf. 
16 RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el fantàstic. Llibre de la ciutat del 
món(introd., trad. i notes a cura de Lola Badia). Turnholt. Santa Coloma de Queralt: Obrador 
Edèndum, 2008. 

http://www.ricardocosta.com/sites/default/files/pdfs/artebreve.pdf


 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

138 

De fato, o tema era central na filosofia de Ramon Llull. Já no Livro da Contemplação (c. 
1271-1273), há um capítulo dedicado ao tema da disputa.17 E é claro: trata-se àqueles 
que desejam aprender a melhor maneira de disputar, mostrar e defender a verdade. 
 
Há uma série de sugestões nesse capítulo que hoje chamaríamos de psicológicas. Para 
o tema que nos interessa nesse breve preâmbulo – a boa-fé e benevolências 
necessárias para se iniciar um debate filosófico – os primeiros artigos são bem 
precisos e esclarecedores: antes de iniciar uma disputatio, convém salientar que os 
debatedores devem ter uma boa intenção, que olhem para a verdade (uma 
reminiscência ciceroniana)18 e que concordem com o adversário “nas coisas 
comumente outorgadas e cridas...”19; que ambos se despojem da ira, da felonia e da 
má-vontade20, que decidam se desejam debater com as autoridades dos santos ou 
por razões naturais, e que concordem em “não seguir o modo de sofismas, nem o de 
falsidades nem o de dizer palavras vis uns aos outros”.21 
 

23. Los hòmens qui no volen atorgar veritat en la disputació e fan sofismes e falsies per 
tal que fugen e que no donen semblants que sien vençuts ne confuses, aquells, Sènyer, 
han desordenada entenció, car ells no disputen per demonstrar veritat ni per reebre 
veritat, ans ho fan per tal que sien vists savis. On, l'entenció d'aquests aitals tota és de 
vana glòria e de vanitat; on, aquests aitals, si bé no volen atorgar veritat, no hi deu hom 
fer gran força ni no se'n deu hom ab ells aïrar, car basta que hom lur nafre lur 
enteniment en ço que ells coneixen que hom diu ver e que ells raonen lo contrari de 
veritat. 
 
Os homens que não desejam concordar com a verdade na disputa e criam sofismas e 
falsidades para disfarçar e não transparecer que foram vencidos e desbaratados, estes, 
Senhor, têm uma intenção desordenada, pois não disputam para demonstrar a verdade 
nem para aceitá-la, mas para que pareçam sábios. Assim, a intenção deles é de vanglória 
e de vaidade; quanto a eles, ainda que não desejem concordar com a verdade, não 
devem ser muito combatidos nem odiados: basta que seu entendimento seja ferido 
naquilo que entendem ser a verdade, mas que raciocinam o contrário dela.22 

 

                                                 
17 Volume segundo, Livro terceiro, distinção vinte e nove, capítulo cento e oitenta e sete: “Como se 
pode perceber e entender qual é a melhor e mais verdadeira maneira para se disputar da fé”. 
RAMON LLULL. Obres essencials. Barcelona: Editorial Selecta, 1960, vol. II, p. 546-550. 
18 CICERÓ. Leli (De l'amistat) (introd., text revisat, trad. i notes de Pere Villalba i Varneda), op. cit., p. 
99. 
19 RAMON LLULL. Obres essencials, op. cit., 546. 
20 RAMON LLULL. Obres essencials, op. cit., 547. 
21 RAMON LLULL. Obres essencials, op. cit., 547. 
22 RAMON LLULL. Obres essencials, op. cit., 549. 



 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

139 

II. A Disputa entre Pedro, o clérigo, e Ramon, o fantástico 
 

10. Não queiras disputar com um homem obstinado no erro. 
11. Desista de disputar com um homem possuído pela soberba intelectual, porque ele se 
opõe ao entendimento de teu pensamento. 
12. Na disputa, quem reconhece a verdade não é vencido, mas ensinado. 
Ramon Llull, Livro dos provérbios (1296), CCXLVIII, “Da disputa”, 10-12.23 

 
Imagem 3 

 
Detalhe da Via veritatis (ou Igreja Militante e Triunfante), afresco de Andrea de Bonaiuto 
(1343-1377). Museo di Santa Maria Novella, Cappellone degli Spagnoli, Florença. 

                                                 
23 RAMON LLULL. El Libro de los Proverbios (ed. preparada por S. Garcias Palou), op. cit., p. 350 e 
351. 



 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

140 

No detalhe do afresco de Andrea de Bonaiuto (1343-1377), a exaltação da Ordem 
Dominicana (domini-canes, os “cães do senhor”, como eram conhecidos) e sua intensa 
disputa contra as heresias. De nosso interesse especial é a representação dos debates 
públicos (abaixo): da esquerda para a direita, São Domingos de Gusmão (1170-1221) 
com um bastão, Pedro de Verona (ou Pedro, o Mártir, c. 1205-1252) que disputa com 
12 pessoas (observe a gesticulação de suas mãos, sinal que está ocorrendo um intenso 
debate), e Santo Tomás de Aquino (1225-1274) que aponta para um livro aberto e 
assim refuta os hereges (um, no canto direito, rasga uma página de seu livro). No 
centro da cena, à esquerda, um dominicano, em um trono, com uma túnica azul, dá o 
sacramento da confissão a um crente. À sua direita, a personificação dos vícios que 
impedem o acesso ao caminho da Verdade. Da esquerda para a direita, uma Dama toca 
uma rabeca para o Orgulho (com um falcão em seu braço direito), a Luxúria (com um 
macaco em seu colo) e a Avareza (de verde, pensativa [“devo ou não gastar?”). Entre 
a cena dos debates e os vícios, damas dançam alegre e despreocupadamente (detalhe 
muito semelhante a uma cena da Alegoria do Bom Governo, de Ambrogio Lorenzetti24); 
um jovem toca uma gaita de foles, e uma dama (à direita) toca um pandeiro; acima, 
jovens colhem frutas. O mundo não se preocupa com a busca da Verdade. 
 

*** 
 
Escrita em 1311 quando de sua viagem ao Concílio de Vienne (1311-1312), a Disputa 
entre Pedro, o clérigo, e Ramon, o fantástico é uma das peças mais famosas do opus luliano. 
Isso embora só tenha chegado até nós um manuscrito medieval, com notas 
(comentários) de Nicolau de Cusa (1401-1464)25 – por isso, Michel Sennelart baseou 
sua edição crítica do texto em um incunábulo parisiense impresso em 1499 pelo 
humanista, teólogo e filósofo francês Jacques Lefèvre d'Étaples (c. 1455-1536).26 
 
O cenário, portanto, é uma viagem. A Vienne (na região do Ródano-Alpes). Ali 
ocorreu esse importante Concílio da Igreja que decidiu, entre outras coisas, a 

                                                 
24 COSTA, Ricardo. “Um espelho de príncipes artístico e profano: a representação das virtudes do Bom 
Governo e os vícios do Mau Governo nos afrescos de Ambrogio Lorenzetti (c. 1290-1348) - análise 
iconográfica”. In: Utopía y Praxis Latinoamericana. Revista Internacional de Filosofìa Iberoamericana y Teoría 
Social. Maracaibo (Venezuela): Universidad del Zulia, vol. 8, n. 23, octubre de 2003, p. 55-71. Internet, 
http://www.ricardocosta.com/artigo/um-espelho-de-principes-artistico-e-profano-representacao-
das-virtudes-do-bom-governo-e-os. 
25 Ver COLOMER, Eusebi. “Noves dades entorn del 'Lul.lisme' de Nicolau de Cusa”. In: Estudio 
Lulianos 25 (1981-3). 
26 BADIA, Lola. “Introducció”. In: RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el 
fantàstic. Llibre de la ciutat del món (introd., trad. i notes a cura de Lola Badia), op. cit., p. 45. 

http://www.ricardocosta.com/artigo/um-espelho-de-principes-artistico-e-profano-representacao-das-virtudes-do-bom-governo-e-os
http://www.ricardocosta.com/artigo/um-espelho-de-principes-artistico-e-profano-representacao-das-virtudes-do-bom-governo-e-os


 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

141 

supressão da Ordem do Templo.27 Llull dirigia-se ao Concílio para, uma vez mais, 
solicitar à Igreja que: 1) constituísse um lugar adequado para que homens devotos e 
intelectuais estudassem idiomas para pregar o Evangelho a todas as criaturas; 2) 
criasse uma única ordem militar que conseguisse sustentar na Palestina uma guerra 
incessante contra os sarracenos e assim recuperasse a Terra Santa, e 3) o papa 
escolhesse homens inteligentes dispostos a enfrentar intelectualmente as opiniões de 
Averróis (1126-1198), para ele, um detrator da verdade.28 
 
Como Ramon Llull foi um dos escritores mais prolíficos da Idade Média, ele 
aproveitou a viagem de Paris a Vienne para escrever. E redigiu essa agradabilíssima 
disputatio. Criou um diálogo imaginário com um elevadíssimo senso de humor, pois 
ofereceu ao seu leitor a imagem que ele pensava que seus contemporâneos tinham 

                                                 
27 Para o tema, ver COSTA, Ricardo da. “Ramón Llull y la Orden del Temple”. In: ABACUS 11. 
Revista digital de la asociación BAUCAN, filosofía de las armas templarias, 2013. Internet, 
http://www.ricardocosta.com/sites/default/files/pdfs/abacus_11_llull_y_el_temple.pdf. 
28 “Jordi Gayà Estelrich enumera diez peticiones que prepara Llull para el Concilio: 1) Fundación de 
tres colegios de lenguas, en Roma, París y Toledo; 2) Unificación de las órdenes militares; 3) 
Establecimiento de un diezmo para financiar la conquista de Tierra Santa y de todos los territorios 
ocupados por los sarracenos; 4) Regulación de las prebendas eclesiásticas; 5) Regulación de los 
hábitos de sacerdotes y religiosos; 6) Suspensión de cátedra para los filósofos que atacan la Teología; 
7) Sanciones extremas contra los usureros; 8) Programación de predicación en mezquitas y 
sinagogas, los viernes y sábados, respectivamente; 9) Reforma de los estudios de Derecho; 10) 
Reforma de los estudios de Medicina. Con estas peticiones, Llull advierte sobre la importancia de 
este momento para la cristiandad. Escribe entonces El Concilio (1311) con este propósito. Es una 
amonestación, un poema vigoroso y claro, especialmente cuando se dirige al papa, a los prelados y a 
los príncipes. De hecho, Llull obtuvo un cierto suceso cuando concluyó el Concilio de Vienne. De 
aquellos tres propósitos de su vida, por lo menos pudo concretar dos. Pero nadie escuchó su tercer 
pedido (acerca del problema del averroísmo). El primero de sus objetivos, la fundación de escuelas 
para la enseñanza de lenguas orientales, fue alcanzado. El decreto Inter sollicitudines dispuso que se 
fundasen estos colegios en la curia papal y en las casas de estudios de París, Oxford, Bolonia y 
Salamanca. Deberían enseñar el hebreo, árabe y caldeo. Los maestros también deberían traducir 
obras de estas lenguas al latín. Sus gastos serían subvencionados por la curia romana, el rey de 
Francia (en el caso de París), y la iglesia de la región, en los restantes. De la segunda petición, 
descrita en la Vida, que se refiere a que existiese sólo una orden militar-religiosa para sustentar “...en 
Ultramar una guerra incesante contra los sarracenos a fin de recuperar la Tierra Santa”, su deseo se 
cumplió parcialmente, pues a pesar de no haberse fundado una nueva orden, los haberes de la 
Orden del Temple que había sido disuelta antes, fueran transferidos a la Orden de los Hospitalarios 
–una solución aceptable tanto para Ramón Llull como para el rey de Francia.”, COSTA, Ricardo da. 
“Ramón Llull y la Orden del Temple”. In: ABACUS 11. Revista digital de la asociación BAUCAN, 
filosofía de las armas templarias, 2013. Internet, 
http://www.ricardocosta.com/sites/default/files/pdfs/abacus_11_llull_y_el_temple.pdf. 

http://www.ricardocosta.com/sites/default/files/pdfs/abacus_11_llull_y_el_temple.pdf
http://www.ricardocosta.com/sites/default/files/pdfs/abacus_11_llull_y_el_temple.pdf


 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

142 

dele. Sua estrutura e conteúdo são muito simples: Prólogo, I) Fantasia, II) As quatro 
causas, III) A Honra, IV) O Deleite, V) A Ordem. 
 
Antes da disputa, um encontro: Ramon, alter ego do escritor, se encontra com um 
clérigo. Ambos se dirigem ao Concílio, mas com objetivos bem diferentes: enquanto 
Ramon pretende apresentar ao papa as petições supracitadas, o clérigo, às gargalhadas, 
debocha de suas propostas. Ridiculariza-o. Chama-o de louco, “louquíssimo”, 
superfantástico (phantasticissimum). Em contrapartida, diz que vive materialmente muito 
bem graças à Igreja e que pretende empregar mais parentes seus na Cúria. Com 
posturas existenciais tão opostas, um acusa o outro de louco (phantasticum). Ramon 
então propõe ao clérigo, enquanto viajam, disputar para ver quem é o verdadeiro 
louco: 
 

– Clerice, credis me phantasticum, ego vero te. Vis ergo inter nos quaestio versetur, quisnam fuerit 
phantasticus, et uterque pro se, seque tuendo, suas adducat rationes, idque in generali Concilio 
terminetur? 
 
– Ait clericus: – Consentio. 
 
– Clérigo, vós credes que eu sou um fantástico e eu creio que sois vós. Desejais que 
entre nós se estabeleça uma disputa (quaestio) para decidir quem é o fantástico, que cada 
um de nós demonstre suas razões na defesa de seus interesses e que tudo termine 
quando cheguemos ao Concílio geral? 
 
– Disse o clérigo: – Concordo.29 

 
 
Assim, os dois determinaram aqueles cinco termos para ordenar a disputa pela palma 
da loucura. Naturalmente não tratarei de todos os termos, somente do prazer (delectatio) 
com a contemplação da Beleza, na Idade Média universo conceitual diretamente 
relacionado ao Bem.30 
 
II.1. O Deleite 
 

Delectatio est habitus, cum quo homo quiescit. 
O deleite é o hábito que faz com que o homem repouse. 

                                                 
29 RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el fantàstic. Llibre de la ciutat del món 
(introd., trad. i notes a cura de Lola Badia), op. cit., p. 112-115. 
30 PANOFSKY, Erwin. Idea: A Evolução do Conceito de Belo. São Paulo: Martins Fontes, 2000, p. 35-44. 



 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

143 

RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el fantàstic, IV, 86.31 
  
O filósofo maiorquino afirma que há dez sujeitos (decem subiectis) através dos quais se 
chega ao deleite, ato natural procedente da ordenação divina: os seis sentidos corporais 
(Llull acrescenta um aos cinco: o “afato” [affatus], a linguagem, sentido pertencente à 
língua)32, a imaginação, e as três potências da alma racional, o intelecto, a vontade e a 
memória. Esses sujeitos devem servir ao homem para que este aperfeiçoe seu louvor a 
Deus, e assim se volte não para as coisas visíveis, mas para as invisíveis. 
 
No entanto, o clérigo enfatiza seu deleite apenas com as coisas materiais: 
 

Ait clericus: – Raimunde, naturaliter quando video pulchrum obiectum, ratione pulchritudinis obiecti 
moveor ad delectandum, ut quando video pulchram mulierem, pulchrum lectum, pulchram 
domum, pulchrum ensem auro argentoque ornatum, pulchrum equum, pulchras vestes, pulchram 
familiam et huiusmodi. Et ideo naturaliter in praedictis obiectis oblector, quia mea potentia visiva et 
ipsa obiecta me movent ad delectandum. 
 
Disse o clérigo: – Ramon, quando vejo um objeto belo, por causa de sua beleza 
naturalmente sou movido ao deleite, como quando vejo uma senhora bela, um leito 
belo, uma casa bela, uma espada bela e ornada de ouro e prata, um cavalo belo, vestidos 
belos, uma família bela e coisas desse tipo. Por isso, naturalmente me compraz todas 
essas coisas, pois minha potência visiva e os mesmos objetos me movem ao deleite. 
RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el fantàstic, IV, 87.33 

 
Llull diz então estar entristecido com o prazer do clérigo mundano, e afirma que, se 
ele morrer assim, com esse louco deleite, desviado e perverso (phantastica, obliqua et perversa), 
sofrerá as eternas penas do Inferno. Sem se importar com isso, Pedro prossegue em 
seu encantamento: o deleite pelas coisas audíveis (palavras belas, especialmente quando 
são louvores à sua pessoa), pelos odores agradáveis (flores, bálsamo, perfumes), pelos 
sabores delicados (coelhos, perdizes, vinhos), pelo tato (alusão ao pecado da carne), pela 
eloquência (o “afato” luliano), pela imaginação, que pensa os bens que ainda serão 
adquiridos, pelo entendimento e pela memória. 
 

                                                 
31 RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el fantàstic. Llibre de la ciutat del món 
(introd., trad. i notes a cura de Lola Badia), op. cit., p. 150-151. 
32 Originalmente um termo latino que consta de uma obra de Cícero (106-43 a. C.), De natura Deorum, 
e correntemente traduzido como inspiração. 
33 RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el fantàstic. Llibre de la ciutat del 
món(introd., trad. i notes a cura de Lola Badia), op. cit., p. 150-151. 



 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

144 

O filósofo alerta o clérigo que ele deveria passar do prazer material ao 
superior, espiritual, como o louvor à Deus, já que o homem deve usar todos os bens 
terrenos a Seu serviço. E sempre sob o crivo da razão. A eloquência, por exemplo, só 
é meritória quando louva as coisas verdadeiras − aqui Llull compartilha a mesma 
perspectiva ética de Aristóteles (em sua Retórica).34 
 
Do mesmo modo, o deleite com o entendimento e a vontade deve ser guiado pelo 
hábito das virtudes. O tópico termina com um divisor de águas: é a riqueza ou a 
pobreza que determina a felicidade? 
 

Ait clericus: – Magna profundor laetitia, quando recordor me fuisse pauperem et nunc sentio esse 
divitem, quando recordor me olim non habuisse honorem et habeo nunc plurimum. Insuper valde 
delector, quando possibilia recolo, quibus adhuc et ditior et honoratior evadere potero. 
 
Ait Raimundus: – Omnibus modis percipio te magnum esse phantasticum. Dico enim omnibus modis, 
quia per decem praedicta subiecta delectationes praeter tuum ultimum finem, qui Deus est, quaeris. O 
miser, quare non recordaris quod nihil eras, dum eras pauper, et minus nunc es, licet sis dives. Nam 
maior peccator quan tunc eras existis. Et si in tali habitu permaneas, quanto maiores divitias et 
honores acquibis, tanto maior peccator eris, et in aeterno ignis clibano maioribus poenis cruciaberis. 
 
Disse o clérigo: – Sinto profunda alegria quando recordo que fui pobre e agora sou rico, 
quando recordo que antes não tinha honra e agora a tenho muito. Mas é muito maior 
meu deleite quando me dou conta das inúmeras possibilidades que ainda tenho de ser 
ainda mais rico e mais honrado. 
 
Disse Ramon: – De todas as maneiras percebo que sois um grande fantástico. Digo de 
todas as maneiras porque buscais o deleite através dos dez sujeitos anteriores sem levar 
em conta vosso fim último, que é Deus. Miserável, porque não recordais que éreis nada 
enquanto éreis pobre, e agora sois menos ainda, embora sejais rico? Sois agora um 
pecador maior que antes. E se persevereis neste hábito, adquirindo mais riquezas e 
honras, maior pecador serás e no eterno abismo do fogo serás torturado com maiores 
penas. 
RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el fantàstic, IV, 105-106.35 

 

                                                 
34 “A retórica é útil porque a verdade e a justiça são por natureza mais fortes que os seus contrários. 
De sorte que, se os juízos não se fizerem como convém, a verdade e a justiça serão necessariamente 
vencidas pelos seus contrários, e isso é digno de censura” – ARISTÓTELES. Retórica (prefácio e 
introdução de Manuel Alexandre Júnior, tradução e notas de Manuel Alexandre Júnior, Paulo 
Farmhouse Alberto e Abel do Nascimento Pena). Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de 
Lisboa/Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 2005, Livro I, 1, 135a, p. 93. 
35 RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el fantàstic. Llibre de la ciutat del món 
(introd., trad. i notes a cura de Lola Badia), op. cit., p. 162-163. 



 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

145 

Um dos limites do diálogo é a opção (ou não) pela transcendência. Desde Sócrates.36 
 
III. “A retaguarda e o auxílio do exército do Senhor Ramon Llull de Maiorca 
para destruir a torre da mentira e da ignorância” 
 

Imagem 4 

 
Iluminura VII do Breviculum (1325). Badische Landesbibliothek de Karlsruhe, Alemanha. 
Codex St. Peter, perg. 92. 

                                                 
36 “A hora, conferida a Sócrates, de uma tão grande hostilidade, fez subir enormemente de 
intensidade a luta em torno do seu verdadeiro significado. Prescindindo do problema da solidez 
destes juízos apaixonados e rebeldes, a luta travada por Nietzsche é, depois de muito tempo, o 
primeiro indício de que a antiga força atlética de Sócrates permanece intacta e ameaça, mais que 
nenhuma outra, a segurança interior do super-homem moderno”. JAEGER, Werner. Paidéia. A 
formação do homem grego. São Paulo: Martins Fontes, 1989, p. 345. 



 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

146 

Thomas Le Myésier (†1336), cônego de Arras, doutor em Medicina e membro da 
Sorbonne, foi um dos primeiros admiradores de Ramon Llull em Paris. Com o intuito 
de facilitar a compreensão da obra do maiorquino no âmbito universitário, Le Myésier 
preparou uma compilação, chamada Electorium. Sua versão reduzida (1/10), conhecida 
como Breviculum, tem uma série de doze riquíssimas iluminuras que ilustram a vida do 
filósofo catalão. 
 
Duas delas tratam da disputa, alegoricamente representada como um assédio militar, 
uma batalha, uma disputatio. A primeira apresenta Aristóteles (384-322 a. C.) à frente 
de seu exército, em um assalto à Torre da Mentira e da Ignorância (iluminura VI37). Lá 
encontra-se a Verdade aprisionada em um calabouço, triste, deprimida. 
 
A iluminura acima (imagem 4) apresenta Ramon Llull (o comentador de Aristóteles) na 
retaguarda, com seu próprio exército, que vai em socorro do filósofo grego para a 
libertação da Verdade. À sua frente estão três cavaleiros com trombetas. São as três 
potências da alma racional: o Intelecto, aVontade e a Memória (reminiscência agostiniana 
da filosofia de Llull, mas, sobretudo, reflexo analógico da imago mundi do pensamento 
de nosso autor).38 Elas proclamam a existência de um só Deus e Sua Santíssima 
Trindade. A seguir, o filósofo, montado no cavalo da intenção reta, porta uma lança 
com um estandarte, com os dizeres: “Estimemos a Deus pela primeira intenção e pela 
maioridade do fim; contemplemos o mérito pela segunda intenção e pela minoridade 
do fim”. 
 
No carro de guerra luliano, o exército de sua Arte: os nove princípios absolutos 
(Bondade, Grandeza, Duração, Poder, Sabedoria, Vontade, Virtude, Verdade e Glória) e os 
demais (diferença, concordância, contrariedade, princípio, meio, fim, maioridade, 
igualdade, menoridade).39 Com eles, Ramon pretendia vencer a disputa pela fé cristã e, 
com a razão, converter o mundo ao catolicismo. 
 

                                                 
37 Internet, https://www.ub.uni-freiburg.de/fileadmin/ub/referate/04/lull06.gif. 
38 PRING-MILL, Robert D. F. “Ramon Llull i les tres potencies de l’ànima”. In: Estudis sobre Ramon 
Llull. Barcelona: Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 1991, p. 211-240. 
39 RAMON LLULL. Arte breve (introd. y trad. de Josep E. Rubio), Pamplona, EUNSA, 2004. Internet, 
http://www.ricardocosta.com/sites/default/files/pdfs/artebreve.pdf. 

https://www.ub.uni-freiburg.de/fileadmin/ub/referate/04/lull06.gif
http://www.ricardocosta.com/sites/default/files/pdfs/artebreve.pdf


 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

147 

Conclusão 
Imagem 5 

 
Cristo e os doutores. Detalhe da iluminura 595 do Saltério da Rainha Maria (c. 1310-
1320, British Library MS Royal 2.VII). Trata-se da segunda representação do Saltério deste 
episódio bíblico. Aos doze anos de idade, o Cristo, no centro da cena, sobre uma 
estreita coluna, discorre, com os doutores ao seu redor. À esquerda, Maria, com um 
livro na mão esquerda (representação de sua sabedoria) expressa estupefação a um José 
representado como um senhor idoso apoiado em uma bengala. Em nichos, seis profetas. 
É notável a diferença na representação dos doutores judeus (e sua reação) dos 
maliciosos doutores da pintura de Albrecht Dürer (imagem 1). 



 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

148 

Na Idade Média, o limite do diálogo era a crença, a fé (ou, em termos filosóficos, 
a transcendência). Como homem que viveu na fronteira dos três universos religiosos – o 
judeu, o católico e o muçulmano – Llull, mais que qualquer outro pensador de seu 
tempo, vivenciou as dificuldades do convívio entre as chamadas Religiões do Livro. 
Nicolau de Cusa, quase dois séculos mais tarde, compartilhou algumas das 
preocupações filosóficas do maiorquino. A Disputa entre Pedro, o clérigo, e Ramon, o 
fantástico foi um dos livros de cabeceira do cusano. Neste caso, não por suas 
meditações lógicas a respeito da existência da Santíssima Trindade, tema central da 
filosofia do catalão, mas certamente pela argumentação racional que deve ancorar 
todo diálogo.40 
 
No opúsculo luliano, embora tenham iniciado a conversa com razoável acrimônia, os 
dois personagens conseguiram chegar ao fim do debate, ainda que sem convergir 
quanto aos conceitos escolhidos para a disputa. O limite era, é e será a transcendência 
(ou as transcendências).41 Retirem-na do pano de fundo, da finalidade das ações 
humanas, que nunca chegar-se-á a um acordo razoável.42 
 

                                                 
40 “Nicolau de Cusa foi um seguidor de Llull? O maiorquino é o autor mais bem representado de sua 
biblioteca. Dele, o cusano tomou consciência da necessidade de representar um novo método de 
pensamento para diagnosticar os desastres e solucionar os problemas decorrentes das guerras de 
religião que a educação de Sorbonne não oferecia”. FLASCH, Kurt. El pensament filosòfic a l'Edat 
Mitjana: d'Agustí a Maquiavel. Santa Coloma de Queralt: Obrador Edèndum 2006, p. 538. Ver 
também – e principalmente – RAMON LLULL UND NIKOLAS VON KUES: EINE 
BEGEGNUNG IM ZEICHEN DER TOLERANZ. Akten des Internationalen Kongresses zu Ramon 
Llull und Nikolas von Kues (Brixen und Boze, 25-27 November 2004). Brepols: INSTRVMENTA 
PATRISTICA ET MEDIAEVALIA 46, 2005. 
41 Para um aprofundamento do tema, ver COSTA, Ricardo da. “As raízes clássicas da transcendência 
medieval”. In: MARINHO, Simone. Temas de Filosofia Medieval. Campina Grande: Editora da UEPB, 
2013, p. 19-41. Internet, http://www.ricardocosta.com/artigo/raizes-classicas-da-transcendencia-
medieval. 
42 Embora já tenha citado essa belíssima passagem do filósofo Sêneca, não posso deixar de citá-la 
novamente, visto que se adequa perfeitamente ao que quis dizer nessa frase final: “Sem a divindade, 
ninguém pode ser um homem de bem (...) Se penetrares num bosque cheio de velhas árvores, de 
altura fora do comum e tais que a densidade dos ramos entrelaçados uns nos outros oculta a vista do 
céu, a própria grandeza do arvoredo, a solidão do lugar, a visão magnífica dessa sombra tão densa e 
contínua no meio da planura, tudo te fará sentir a presença divina”. LÚCIO ANEU SÉNECA. 
Cartas a Lucílio (trad., prefácio e notas de J. A. Segurado e Campos). Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 2007, 41, 3, p. 141. Citado em COSTA, Ricardo da. “O ofício do Historiador”. 
In: International Studies on Law and Education - 5 (janeiro-junho 2010), p. 79-84. Internet, 
http://www.ricardocosta.com/artigo/o-oficio-do-historiador. 

http://www.ricardocosta.com/artigo/raizes-classicas-da-transcendencia-medieval
http://www.ricardocosta.com/artigo/raizes-classicas-da-transcendencia-medieval
http://www.ricardocosta.com/artigo/o-oficio-do-historiador


 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

149 

Fontes 
 
ARISTÓTELES. Retórica (prefácio e introdução de Manuel Alexandre Júnior, tradução e notas de 

Manuel Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel do Nascimento Pena). Lisboa: 
Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa/Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 2005. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco (trad., textos adicionais e notas de Edson Bini). Bauru, SP: 
EDIPRO, 2007. 

CICERÓ. Leli (De l'amistat) (introd., text revisat, trad. i notes de Pere Villalba i Varneda). Barcelona: 
Fundació Bernat Metge, 1999. 

JUAN DE SALISBURY. Policraticus (edición preparada por Miguel Angel Ladero, Matias Garcia, 
Tomas Zamarriego). Madrid: Editora Nacional, 1984. 

LÚCIO ANEU SÉNECA. Cartas a Lucílio (trad., prefácio e notas de J. A. Segurado e Campos). 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2007. 

PLATÓN. Diálogos. Górgias, Menéxeno. Eutidemo. Menón. Crátilo (trad., introd. y notas por J. C. Ruiz, E. 
Acosta Méndez, C. J. Oliveri y J. L. Calvo). Madrid: Editorial Gredos, Tomo II, 1983. 

RAMON LLULL. Obres essencials. Barcelona: Editorial Selecta, 1960, vol. II. 
RAMON LLULL. Arte breve (introd. y trad. de Josep E. Rubio), Pamplona, EUNSA, 2004. 
RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el fantàstic. Llibre de la ciutat del 

món (introd., trad. i notes a cura de Lola Badia). Turnholt. Santa Coloma de Queralt: Obrador 
Edèndum, 2008. 

RAMON LLULL. El Libro de los Proverbios (ed. preparada por S. Garcias Palou). Madrid: Miraguano 
S. A. Ediciones, 2011. 

SANTO AGOSTINHO. A Cidade de Deus (trad., prefácio e nota biográfica de J. Dias Pereira). 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, Volume II, 1993. 

 
Bibliografia 
 
BADIA, Lola. “Introducció”. In: RAMON LLULL. Llibre de la disputa del clergue Pere i de Ramon, el 

fantàstic. Llibre de la ciutat del món (introd., trad. i notes a cura de Lola Badia). Turnholt. Santa 
Coloma de Queralt: Obrador Edèndum, 2008, p. 18-89. 

COLOMER, Eusebi. “Noves dades entorn del 'Lul.lisme' de Nicolau de Cusa”. In: Estudio Lulianos 
25 (1981-3). 

COSTA, Ricardo. “Um espelho de príncipes artístico e profano: a representação das virtudes do Bom 
Governo e os vícios do Mau Governo nos afrescos de Ambrogio Lorenzetti (c. 1290-1348) - análise 
iconográfica”. In: Utopía y Praxis Latinoamericana. Revista Internacional de Filosofìa Iberoamericana y 
Teoría Social. Maracaibo (Venezuela): Universidad del Zulia, vol. 8, n. 23, octubre de 2003, p. 55-
71. Internet, http://www.ricardocosta.com/artigo/um-espelho-de-principes-artistico-e-profano-
representacao-das-virtudes-do-bom-governo-e-os. 

COSTA, Ricardo da. “O ofício do Historiador”. In: International Studies on Law and Education - 5 
(janeiro-junho 2010), p. 79-84. Internet, http://www.ricardocosta.com/artigo/o-oficio-do-
historiador. 

COSTA, Ricardo da. “As raízes clássicas da transcendência medieval”. In: MARINHO, 
Simone. Temas de Filosofia Medieval. Campina Grande: Editora da UEPB, 2013, p. 19-41. Internet, 
http://www.ricardocosta.com/artigo/raizes-classicas-da-transcendencia-medieval. 

http://www.ricardocosta.com/artigo/um-espelho-de-principes-artistico-e-profano-representacao-das-virtudes-do-bom-governo-e-os
http://www.ricardocosta.com/artigo/um-espelho-de-principes-artistico-e-profano-representacao-das-virtudes-do-bom-governo-e-os
http://www.ricardocosta.com/artigo/o-oficio-do-historiador
http://www.ricardocosta.com/artigo/o-oficio-do-historiador
http://www.ricardocosta.com/artigo/raizes-classicas-da-transcendencia-medieval


 
COSTA, Ricardo da, SALVADOR GONZÁLEZ, José María (coords.). Mirabilia 21 (2015/2) 

Medieval and early modern Iberian Peninsula Cultural History (XIII-XVII centuries) 
Cultura en la Península Ibérica Medieval y Moderna (siglos XIII-XVII) 
Cultura na Península Ibérica Medieval e Moderna (séculos XIII-XVII) 

Jun-Dez 2015/ISSN 1676-5818 

 

150 

COSTA, Ricardo da, SILVEIRA, Sidney. “Como Deus é ciente em sua essência divina”: a 
presciência de Deus no Livro da Contemplação (c. 1271-1273) de Ramon Llull. In: Trans/Form/Ação, 
v. 38, n. 02. Internet, http://www.ricardocosta.com/artigo/como-deus-e-ciente-em-sua-essencia. 

FLASCH, Kurt. El pensament filosòfic a l'Edat Mitjana: d'Agustí a Maquiavel. Santa Coloma de Queralt: 
Obrador Edèndum 2006. 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método. Traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 
Petrópolis: Editora Vozes, 1998. 

JAEGER, Werner. Paidéia. A formação do homem grego. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 
LEWIS, C. S. Alegoria do Amor. Um Estudo da Tradição Medieval. São Paulo: É Realizações, 2012. 
LLINARÈS, Armand. Ramon Llull. Barcelona: Edicions 62, 1987. 
NATÁRIO, Maria Celeste, e EPIFÂNIO, Renato (coord.). Entre Filosofia e Literatura. Ciclo de 

Conferências. Sintra – Pertual: Zéfiro, 2011. 
PANOFSKY, Erwin. Idea: A Evolução do Conceito de Belo. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 
PRING-MILL, Robert D. F. “Ramon Llull i les tres potencies de l’ànima”. In: Estudis sobre Ramon 

Llull. Barcelona: Publicacions de l’Abadia de Montserrat, 1991, p. 211-240. 
RAMON LLULL UND NIKOLAS VON KUES: EINE BEGEGNUNG IM ZEICHEN DER 

TOLERANZ. Akten des Internationalen Kongresses zu Ramon Llull und Nikolas von Kues (Brixen und 
Boze, 25-27 November 2004). Brepols: INSTRVMENTA PATRISTICA ET MEDIAEVALIA 46, 
2005. 

SILVEIRA, Sidney. “Breve nota do Editor”. In: Raimundo Lúlio e as Cruzadas. Rio de Janeiro: Sétimo 
Selo, 2009, p. iii-xiii. 

http://www.ricardocosta.com/artigo/como-deus-e-ciente-em-sua-essencia

