
H I S P A N I A 

SACRA
 Volumen LXIV Nº 129 Madrid (España)  ISSN: 0018-215-Xenero-junio 2012

 
CONSEJO SUPERIOR DE INVESTIGACIONES CIENTÍFICAS

hs129(4).indd   1hs129(4).indd   1 26/04/12   14:3326/04/12   14:33



LA IMPOSICIÓN DEL NOMBRE DE RAMON LLULL EN EL 
BAUTISMO: DOS CASOS JURÍDICAMENTE CONTROVERTIDOS 

EN MALLORCA DURANTE EL AÑO 1763*

POR

RAFAEL RAMIS BARCELÓ

Universitat de les Illes Balears

RESUMEN

Este artículo intenta mostrar las tensiones entre los lulistas y los antilulistas 
en la segunda mitad del siglo XVIII en Mallorca a partir de dos casos concretos. 
El primero explica las protestas de un padre antilulista contra un eclesiástico de 
la Catedral de Mallorca que había bautizado contra su voluntad a su hija con 
el nombre de Ramón Llull. El segundo caso muestra la negativa de un párroco 
de bautizar con ese nombre. Estos dos casos jurídicamente controvertidos sirven 
para mostrar los problemas canónicos del culto luliano y sus consecuencias en 
Mallorca en esa época. 

PALABRAS CLAVE: Ramon Llull, lulismo, bautizo, culto luliano, Mallorca.

THE IMPOSITION OF THE NAME OF RAMON LLULL                   
IN BAPTISM: LEGALLY DEBATE IN MALLORCA DURING    

THE YEAR 1763

ABSTRACT

This article tries to show the tensions between lullists and antilulists in the 
second half of the 18th Century in Mallorca from two cases. The  rst explains 
an antillulist father protests against an ecclesiastic of the Cathedral of Mallorca 
who had baptized against his will his daughter by the name of Ramon Llull. The 

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

* El profesor Tomàs de Montagut me facilitó el acceso a la investigación archivística y el profesor 
Antonio Plan as Rosselló me apuntó sugerentes ideas para mejorar el presente estudio. A ambos, mi más 
sincero agradecimiento.

hs129(4).indd   259hs129(4).indd   259 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



260 RAFAEL RAMIS BARCELÓ

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

second case shows the rejection of a priest to baptize with this name. These two 
legally controversial cases serve to demonstrate canonical problems of Lullian 
cult and its consequences in Mallorca at that time.

KEY WORDS: Ramon Llull, lullism, baptism, Lullian cult, Mallorca.

Recibido/Received 2010-08-27
Aceptado/Accepted 2011-07-01

El año 1763 representó un punto de in  exión en la pugna entre los partida-
rios del culto luliano y sus detractores en Mallorca. La devoción luliana cons-
tituyó uno de los pilares de la religiosidad mallorquina, que estuvo seriamente 
amenazada a partir de mediados del siglo XVIII, momento en el que el lulismo 
ya no tenía valedores ni en Roma ni en la Corte. Desde entonces hasta  nales 
del ponti  cado de Juan Díaz de la Guerra (1772-1777) el lulismo fue sufriendo 
reveses difíciles de superar, e incluso –en lo que afectaba a la Causa luliana– al-
gunas de las secuelas se han ido arrastrando hasta hace pocos lustros.1

Este artículo pretende ilustrar ese punto de in  exión con el comentario de 
dos casos que mani  estan el equilibrio de fuerzas de lulistas y antilulistas. Se 
trata de dos situaciones que se dan casi paralelamente, y que son muestras de 
la indeterminación jurídica que llegó a tener la devoción luliana en el orden 
canónico. La primera de ellas es la queja del padre de una criatura contra un 
bene  ciado de la Catedral de Palma que le había impuesto a su hija, entre otros 
nombres, el de Ramón Llull. La segunda es la queja de un padre que, ante la ne-
gativa del Párroco de la Villa de Santa María para bautizar a su hija con el nom-
bre de Ramón Llull, debe trasladarse a la Catedral para satisfacer su pretensión.

A través de la contraposición de estos casos pueden extraerse importantes 
consecuencias histórico-jurídicas sobre el statu quo religioso de Mallorca en 
aquella época, al mismo tiempo que sirve como un cuadro especí  co en la his-
toria de la devoción luliana en particular, y de la suerte del lulismo en general. 

LA DEVOCIÓN LULIANA EN MALLORCA: ALGUNOS ANTECEDENTES

La devoción luliana que había acompañado al pueblo mallorquín desde  nales 
de la Edad Media se vio amenazada ya en el siglo XIV por la sospecha de herejía 
que recaía sobre la  gura del Doctor Iluminado. Sin embargo, la Inquisición Es-
pañola, tan cercana al sentir de los monarcas de la Casa de Austria, no actuó nun-
ca para atajar este fervor, que tenía sólo carácter local. La devoción que sentían 

1 Muzzi, S. (ed.) 2010. Da Raimondo Lullo a Nicola Eimeric. Storia di una falsi  cazione testuale e 
dottrinale, Roma, Antonianum.

hs129(4).indd   260hs129(4).indd   260 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



 LA IMPOSICIÓN DEL NOMBRE DE RAMON LLULL EN EL BAUTISMO… 261

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

los Reyes Católicos y, en mayor medida, Felipe II, evitaron que la obra antiluliana 
del dominico Nicolau Eymerich cristalizara en una prohibición del culto.2

En el siglo XVII, pese a que los sucesores de estos monarcas no estuvieron tan 
imbuidos en el fervor luliano, tampoco dieron pasos para acabar con él, de forma 
que continuó siendo un culto tolerado por el rey y promovido por la Diócesis de 
Mallorca. La Orden de Predicadores nada pudo hacer hasta el siglo XVIII para 
acabar con la hegemonía luliana imperante en el Reino de Mallorca, si bien se 
preocupó de que esa devoción no se extendiese por los territorios cercanos.

La reciente historiografía ha mostrado los problemas de la devoción luliana 
en Barcelona y en otros territorios de la Corona de Aragón.3 Los dominicos 
también se opusieron en Roma con todas sus fuerzas al Proceso de Beati  cación 
promovido por la Diócesis de Mallorca, en el siglo XVII y en el XVIII.4

Puede decirse que los dominicos mallorquines hasta casi  nales del XVII 
tuvieron que aceptar y tolerar el culto luliano. Alguno de ellos, como el obispo 
Simó Bauçà (1608-1625), estuvo comprometido a favor de la causa luliana y dio 
el impulso de  nitivo al primer proceso de Beati  cación.5

Resulta curiosa la postura de los dominicos en Mallorca, ahogados en una ma-
yoría proluliana y, en cambio, tan reticentes en Roma, aconsejando teológicamen-
te al Sumo Pontí  ce en contra de Llull. Esta actitud no es única entre las órdenes 
religiosas, pues los jesuitas en Mallorca fueron aliados del culto y de la devoción 
luliana, y en otras partes de Europa se erigieron en  rmes críticos de su doctrina.6

El Reino de Mallorca, por lo dicho hasta aquí, era un fuerte bastión de lulis-
mo, protegido por los Monarcas de la Corona de Aragón y de la Casa de Austria, 
ante el que se doblegaban las escasas órdenes religiosas refractarias, y en el que 
brillaban con especial fulgor los franciscanos, defensores de la ortodoxia de las 
doctrinas de Llull y de la vida ejemplar de su terciario.

Las circunstancias cambiaron a raíz del Decreto de Nueva Planta, en el que 
la autonomía institucional del Reino de Mallorca quedó profundamente limi-

2 Pérez Martínez, L. 1989. «Lulismo e Inquisición a principios del siglo XVII» en Escudero, J. A. 
(ed.), Per  les jurídicos de la Inquisición española: 727 y ss. Instituto de Historia de la Inquisición, 
Universidad Complutense de Madrid.

3 Véase Perarnau J., 1985. «El lul·lisme, de Mallorca a Castella a través de València», Arxiu de tex-
tos catalans antics, 4: 61-172; Puig i Oliver, J. de, 2000. «La «Sentència de  nitiva de 1419 sobre l’or-
todòxia lul.liana. Contextos, protagonistes, problemes», Arxiu de textos catalans antics, 19: 297-388 
y Madurell Marimon, J. M. 1962-1964-1965. «La escuela de Ramón Llull de Barcelona; sus alumnos, 
lectores y protectores», Estudios Lulianos 6: 187-209; 8: 93-117, 229-235; 9: 93-103.

4 Pérez Martínez, L. 1991. «Resum històric de la Causa Pia Lul·liana», Palma, Centre d’Estudis 
Teològics de Mallorca.

5 Pérez Martínez, L. 1970. «Los jurados de Mallorca y la Institución de la Causa Pía Luliana»: 
1-10 Palma, Ajuntament de Palma. Sobre Bauçà puede verse Xamena, P. y Riera, F. 1986. Història de 
l’Església a Mallorca: 162-163 Palma de Mallorca, Moll.

6 Trias Mercant, S. 2009. Diccionari d’escriptors lul·listes: 246 Palma, Edicions UIB-UB.

hs129(4).indd   261hs129(4).indd   261 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



262 RAFAEL RAMIS BARCELÓ

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

tada. Felipe V no ahogó de inmediato el culto luliano, pero tampoco hizo nada 
para promoverlo. En tales circunstancias, los dominicos se vieron cada vez más 
seguros para amenazar una devoción que no estaba aprobada o  cialmente por 
Roma. De hecho, los Predicadores en la Ciudad Eterna habían ayudado a cer-
cenar cualquier posibilidad de prosperar en el proceso canónico promovido por 
los Jurados de Mallorca, los franciscanos y la Causa Pía Luliana, la institución 
encargada de alentar la Causa de Beati  cación de Ramón Llull.7

Los Jurados, a raíz de los Decretos de Nueva Planta, quedaron convertidos 
en meros regidores del Ayuntamiento de Palma,8 y tampoco tuvieron en el XVIII 
la fuerza política e institucional de antaño. Así pues, no es difícil intuir de qué 
manera la Orden de Predicadores fue aumentando su poder y cómo fue amena-
zando gravemente el culto luliano en Mallorca.

A partir de la muerte de Felipe V, y gracias a la propaganda antiluliana que 
habían ido sembrando los dominicos en Mallorca, brotaron fuertes opositores 
al culto de Ramón Llull, venerado como beato en la Isla. La oposición teoló-
gica al culto tenía una tesis principal: Llull sostuvo el dogma de la Inmaculada 
Concepción de la Virgen María, aceptado posteriormente por la Iglesia, y los do-
minicos defendían exactamente lo contrario.9 Los dominicos asimismo acusaron 
a Llull de tener orígenes judíos, un motivo muy socorrido a la sazón, de modo 
que Llull no podía ser considerado un «cristiano viejo».

Tales ideas, unidas al progresivo fanatismo antiluliano de los dominicos, hi-
cieron que el culto luliano, tolerado e incluso promovido por las autoridades 
civiles y eclesiásticas de la isla, se radicalizase en el siglo XVIII. Es cierto que 
el culto luliano jamás tuvo una aprobación de  nitiva por parte de la Santa Sede, 
pero tampoco existió una oposición expresa a sus manifestaciones populares.

Es sabido que las causas de beati  cación y de canonización en la Edad Mo-
derna distaban de ser claras y procesalmente irreprochables. Muchas veces se 
conseguía la beati  cación o la canonización después de muchos años de culto 
más o menos tolerado. Por eso la bula Coelestis Hierusalem (1634) vino a poner 
un poco de orden en los cultos populares, en los que se mezclaba con demasiada 
frecuencia la devoción con la superchería.10

 7 Sobre las distinciones entre Causa Luliana y la Causa Pía Luliana, véase Trias Mercant, S. 2005-
2006 «Els escrits de Llorenç Pérez: La Causa lul·liana i la Causa Pia Lul·liana» Studia Lulliana, 45-46: 
71-74. 

 8 Planas Rosselló, A. 2004-2006 «La pervivencia del derecho mallorquín tras los decretos de Nue-
va Planta», Ivs Fvgit, 13-14: 409-437.

 9 Pérez Martínez, L. 1962. «La causa luliana en Roma durante el reinado de Felipe II», Anthologica 
Annua 10: 193-249 y Pérez Martínez, L. 1989 «Inquisición, pasquines, lulistas y antilulistas», Mayurqa 
22: 873-884. 

10 En un sentido general, véase Ditch  eld, S. 2002. Liturgy, Sanctity and History in Tridentine Italy: 
Pietro Maria Campi and the Preservation of the Particular, Cambridge, Cambridge University Press.

hs129(4).indd   262hs129(4).indd   262 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



 LA IMPOSICIÓN DEL NOMBRE DE RAMON LLULL EN EL BAUTISMO… 263

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

La bula prohibía aquellos cultos que no contasen con una antigüedad de cien 
años, para evitar devociones excesivamente locales y sin fundamento ni aproba-
ción eclesiástica de las virtudes heroicas. Era y es evidente que el culto luliano, 
del que hay noticias ya en los siglos XIV y XV, superaba con creces el tiempo 
establecido por el Sumo Pontí  ce. Sin embargo, en Roma, los dominicos utili-
zaron la bula para aducir que el culto luliano estaba afectado por ella, ya que no 
había existido en ningún momento una aprobación de  nitiva de sus virtudes.11

La Diócesis de Mallorca, tras la publicación de la bula, continuó avivando 
la devoción y los partidarios de Ramon Llull siguieron venerando sus reliquias, 
celebrando el culto e imponiendo su nombre en los bautismos. Los dominicos 
mallorquines, a medida que la protección regia al lulismo fue decreciendo, se 
prodigaron en sermones y en la confección de estampas, libelos y pasquines en 
contra de Llull.12 

Asimismo enfatizaron los vínculos entre Llull y los «xuetas», los descendien-
tes de judíos mallorquines conversos al cristianismo, infamados de iure a partir 
de las condenas de algunos de ellos por cripto-judaísmo a  nales del siglo XVII. 
Para los dominicos, éstos y aquél compartían los orígenes judaicos. De esa forma, 
se granjearon la simpatía de las clases populares más refractarias a los «xuetas», 
pues éstos habían sido, desde tiempo atrás,  rmes partidarios del culto luliano.13 

Por otra parte, los dominicos, principalmente a través de su docencia en la 
Universidad Luliana, supieron atraerse a algunos importantes eclesiásticos de la 
Diócesis de Mallorca, entre los cuales había canónigos y bene  ciados, que ha-
bían cursado sus estudios siguiendo la opinión tomista. Por ello, en la Catedral 
de Mallorca, un bastión de lulismo hasta mediados del XVIII, empezó a haber 
canónigos declaradamente tomistas, aliados con la Orden de Predicadores, y 
bastante combativos contra el lulismo.

En la Universidad Luliana los dominicos tuvieron una progresiva ascenden-
cia sobre seglares que cursaban los estudios de Artes y Filosofía. Algunos de 
los más prestigiosos abogados de la época también se aliaron con los dominicos 
para defender tanto a los religiosos como a los seglares de orientación tomista en 
sus pleitos y para aconsejarlos jurídicamente para fustigar la devoción luliana.14

En particular, como después se verá, algunos juristas como Pedro Cayetano 
Doménech o Juan Bautista Roca y Mora, dedicaron todo su ingenio y todas sus 
fuerzas a combatir celosamente el lulismo. Si durante el reinado de Fernando VI 

11 Véase Ramis Barceló, R. 2010 «El lul·lisme i l’antilul·lisme dels juristes mallorquins als se-
gles XVII i XVIII» Studia Lulliana, 50: 78-79.

12 Pérez Martínez, L. 1989: 874-881.
13 Ramis Barceló, R. 2009. «Pasquines de lulistas y antilulistas en 1750: (Biblioteca Pública de 

Palma, ms. 1146)», Bolletí de la Societat Arqueològica Lul·liana, 65: 285-300. 
14 Ramis Barceló, R. 2009. «La in  uència del lul·lisme a la Facultat de Lleis i Cànons de la Univer-

sitat Lul·liana i Literària de Mallorca», Studia Lulliana, 49: 107-119.

hs129(4).indd   263hs129(4).indd   263 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



264 RAFAEL RAMIS BARCELÓ

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

y el ponti  cado del obispo Despuig se habían limitado a correspondencia pri-
vada y a algunos libelos anónimos difamatorios, a partir del ascenso al trono de 
Carlos III y del ponti  cado del obispo Garrido de la Vega la situación cambió, y 
empezaron una verdadera persecución pública del lulismo, que culminaría en el 
ponti  cado de Juan Díaz de la Guerra.15

Es sabido que para el Gobierno y la jurisdicción de sus territorios, Carlos III 
se apoyó en personas que compartían una visión política y religiosa muy unifor-
mizadora, contraria a los cultos regionales, vistos como una forma de localismo 
que debía atajarse. El Rey tenía una fuerte animadversión hacia la Compañía 
de Jesús. Los jesuitas dejaron de ser confesores del Rey, pese a que lo eran 
desde los comienzos del reinado de Felipe V y fueron sustituidos por los fran-
ciscanos.16 Finalmente, en 1767 los jesuitas fueron expulsados de España. En 
Mallorca este hecho tuvo consecuencias muy destacadas.

Carlos III aplicó una política regalista en la que se priorizaba la seriedad de la 
costumbres de los religiosos y la uniformidad en toda España.17 Doctrinalmente, 
frente a su padre y a su hermano Fernando VI, privilegió indirectamente a los 
dominicos, defensores del tomismo como una doctrina muy de  nida y aprecia-
da por la Santa Sede, que utilizó ideológicamente para la homogeneización del 
culto religioso de las distintas regiones de España.18

En Mallorca, el apoyo a los dominicos fue expreso, pues el Rey mandó rein-
tegrarlos en 1761 a las cátedras19 de las que habían sido privados por no asistir a 
un Te Deum en honor de Llull.20 Fernando VI, in  uenciado por los jesuitas, les 
había privado de las cátedras y no había permitido que exhibieran su apologética 
antiluliana. Y, como se explica en muchos documentos de la época, la Orden de 
Predicadores, que había amenazado el culto luliano desde el siglo XIV, se sintió, 
con el apoyo de Carlos III, por  n su  cientemente segura para emprender una 
campaña antiluliana. Puede leerse en un acta notarial de 1763:

[...] que desde que los PP. Dominicos fueron reintegrados en las Cathedras, y ellos y sus 
apassionados, se han propasado mucho mas, en dicterios, e injurias contra la Santidat, 
culto, Martyrio, y scientia del Beato Raymundo, y esto en dichos, y escritos; pues deponen 
haver leido una carta del Dr. Caetano Domenech dirigida al Paborde Terrassa Presbitero 
en que trata al Beato Raymundo de Herege, Ladron, y que havia hablado mal de Jesús, y 
de la Puríssima Madre; que salió otro papel sin nombre intitulado: La Verdat sin Rebosso, 
y en el se hallan muchas cosas contra la Santidat, Martyrio, culto y scientia del Beato Ra-

15 Pérez Martínez, L. 1991: 30-33.
16 Martí Gilabert, F. 2004. Carlos III y la política religiosa: 32 Madrid, Rialp.
17 Ibídem, p. 61.
18 Sánchez Blanco, F. 2002. El absolutismo y las luces en el reinado de Carlos III: 125 Madrid, 

Marcial Pons.
19 BBM (=Biblioteca Bartomeu March), Fondo del Convento de San Francisco, Legajos, 3, nº 7-8.
20 Pérez Martínez, L. 1989. «Un capítulo sobre el lulismo mallorquín: El Te Deum de 1750»: Bolletí 

de la Societat Arqueològica Lul·liana, 45: 333-341. 

hs129(4).indd   264hs129(4).indd   264 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



 LA IMPOSICIÓN DEL NOMBRE DE RAMON LLULL EN EL BAUTISMO… 265

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

ymundo. [...] Contra el Illustrissimo Don Lorenço Despuig Obispo entonces de Mallorca. 
Contra la Ciudat, Cabildo, Canonigos, Religiones y affectos al Beato Raymundo.21

A partir de la documentación publicada, puede concluirse que la política re-
ligiosa de Carlos III fue cada vez más represora del lulismo. Podría dividirse en 
tres etapas, que abarcan todo el reinado. 

La primera (1759-1763), la del fortalecimiento del carácter absoluto del Rei-
no mediante la  gura del Capitán General Francisco de Paula Bucareli y Ursúa 
(1761-1769). Enemigo declarado de los jesuitas, apoyó a los dominicos como 
combatientes celosos de la Compañía de Jesús, que en Mallorca defendía abier-
tamente a los lulistas, posiblemente para granjearse la amistad con el clero local, 
y para oponerse a los dominicos. 

Bucareli hizo un frente común con los Predicadores para informar al Rey de 
los desmanes lulianos, mientras el Ayuntamiento, el Obispo y las demás órdenes 
religiosas se quejaban de la conducta de aquéllos.22

La segunda etapa (1763-1772) coincide con el ponti  cado del obispo Garri-
do de la Vega, sucesor de Despuig, al que Carlos III había ascendido a la sede de 
Tarragona, después de graves desavenencias con Bucareli.23 Garrido de la Vega, 
de acuerdo con el regalismo regio, después de un comienzo tibio dio la espalda 
progresivamente al clero proluliano.24 Bucareli, apoyado en los dominicos y 
sus seguidores, empezó a tejer una red poderosa que cristalizó en una mayoría 
antiluliana en lo político, jurisdiccional y religioso. 

Dos hechos consolidaron ese predominio: la expulsión de los jesuitas (1767) 
y el nombramiento en lugares clave de los dos juristas más declaradamente an-
tilulistas: Pedro Cayetano Doménech, como Síndico Personero (1766) y Dipu-

21 BPM Ms. 1161, ff. 86-87v. Puede verse un comentario en Ramis Barceló, R. 2009. «Acta del 
notario Andrés Verd sobre algunos improperios antilulianos (1763)» en Memòries de l’Academia ma-
llorquina d’Estudis Genealògics, Heràldics i Històrics, 19: 113-125.

22 Llanos Gómez, R. 1995. «Devociones peligrosas: lulistas y Marrells en la Mallorca del Setecien-
tos» en V. J. Suárez Grimón, E. Martínez Ruiz y M. Lobo Cabrera, III Reunión cientí  ca de Historia 
moderna (Iglesia y sociedad en el Antiguo Régimen): 631 Vol. 1. Murcia, Universidad de Murcia.

23 Furió y Sastre, A. 1852. Episcopologio de la santa Iglesia de Mallorca: 499, Palma, Imprenta 
Gelabert. 

24 Pérez Martínez, L. 1961, Intervención de la Santa Sede en la Causa Luliana, Tesis Doctoral, 
Roma, Universidad Gregoriana: 256. «D. Francisco Garrido de la Vega se había mostrado muy favora-
ble al lulismo». Esta a  rmación es cierta si se toma en contraposición con el ponti  cado de Juan Díaz 
de la Guerra. En puridad, no puede decirse que el obispo Garrido de la Vega fuera proluliano, pero hay 
que admitir que no tenía grandes prejuicios contra el lulismo. Otra cosa es su actitud frente a las disputas 
entre el clero proluliano y el antiluliano, que nunca pudo ni supo antemperar, y en la que mostró cierta 
pasividad que favoreció a las autoridades civiles.

hs129(4).indd   265hs129(4).indd   265 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



266 RAFAEL RAMIS BARCELÓ

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

tado del Común (1768 y 1769)25 y Juan Bautista Roca como oidor de la Real 
Audiencia (1768), de la que en breve llegaría a ser Decano.

Roca se encargó de incautarse de los bienes de los Jesuitas en la Isla y facilitó 
que la Universidad Luliana ampliase sus dependencias mediante su traslado parcial 
al Colegio jesuítico de Montesión. Doménech fue comisionado para extractar los 
papeles y los libros de la biblioteca. La expulsión de los jesuitas tuvo importantes 
consecuencias en la Universidad. A partir de ese momento los dominicos controla-
ron buena parte de la enseñanza, pues hasta entonces la unión de lulistas, jesuitas y 
franciscanos era su  ciente para hacer frente a la Orden de Predicadores.26

La tercera etapa coincide con el ponti  cado de Juan Díaz de la Guerra (1772-
1777). Es de completa represión del lulismo. Se prohibió canónicamente todo 
lo que pudiera afectar al culto luliano o a la difusión de la obra de Llull.27 En el 
orden práctico, mediante varios edictos y decretos impidieron cualquier mani-
festación pública de lulismo28. El Decreto de 24 de agosto de 1776 prohibió que 
se bautizase con el nombre de Ramón Llull.29

En las páginas que siguen examinaré las raíces de la cuestión de la imposi-
ción del nombre de Ramón Llull en el bautismo, que se encuentra en un momen-
to fronterizo entre la primera y la segunda etapa.

EL CASO DEL DOMERO QUE HABÍA IMPUESTO EL NOMBRE DE RAMONA LLULLA

En la Biblioteca Pública de Palma obra un expediente manuscrito sobre esta 
cuestión, que intentaré resumir seguidamente.30

Un vecino de Palma, llamado Matías Enseñat fue a bautizar a su hija, y el 
encargado de hacerlo fue el «domer»31 (semanero o hebdomario) D. Juan Covas, 
de orientación lulista. El sacerdote, entre muchos otros nombres, le impuso el 
de Ramona Llulla. Enseñat era familiar de un dominico y seguidor de la opinión 
tomista. Como tal protestó ante el Vicario General, pues era el momento en que 
Despuig estaba ya dispuesto para marcharse a Tarragona.

25 Planas Rosselló, A. 2002. «Los juristas mallorquines del Siglo XVIII», Memòries de la Reial 
Acadèmia mallorquina d’Estudis Genealògics, Heràldics i Històrics, 12: 65-66. 

26 Ibídem, pp. 82-83 y Ramis Barceló, R. 2010: 91.
27 ADM (=Archivo Diocesano de Mallorca), Causa Pia Lul·liana, Legajos, caja 3, documento 18.
28 Ferrer Flórez, M. 2001. «Culte a Ramon Llull: discòrdies i controvèrsies», Studia Lulliana, 41: 

65-89.
29 ADM, Causa Pia Lul·liana, Legajos, caja 3, documento 22.
30 BPM [Biblioteca Pública del Estado en Palma de Mallorca]. Ms. 1133: [Expediente hecho a Ma-

tías Enseñat por haber puesto el nombre de Ramón Llull a una hija suya 1763].
31 Alcover A. - Moll, F. B., 1980. Diccionari valencià-català-balear, IV, Palma, 546, entre otras 

atribuciones da la siguiente: «Sacerdot que té l’encàrrec de fer els baptismes, escriure’ls en el llibre 
d’arxiu i treure’n les certi  cacions».

hs129(4).indd   266hs129(4).indd   266 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



 LA IMPOSICIÓN DEL NOMBRE DE RAMON LLULL EN EL BAUTISMO… 267

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

Hizo constar varios motivos. En primer lugar, que el padre tenía derecho 
a elegir el nombre de la criatura, de acuerdo con el Evangelio de San Lucas, 
con  rmada por la autoridad de San Carlos Borromeo «nomine denique quod 
parentes imponi volunt appellantur».32 En segundo lugar, que el padre le dio los 
nombres por escrito al sacerdote y entre ellos no  guraba el de Ramón Llull. Por 
último, que, de acuerdo con el Catecismo para la Instrucción de los Párrocos del 
Concilio de Trento, no podía bautizarse a nadie que no apareciese en el Marti-
rologio romano: ad extremum vero nomen baptizato imponitur quod quidem ab 
aliquo sumendum est, qui propter excellentem animi pietatem et in religiones in 
Sanctorum numerum ralatus est33 […] Por todo lo anterior, Enseñat suplicó que 
«se tilde y borre de la partida de dit Baptisme escrita en el Llibre de Baptismas 
el nom de Ramona Llull».34 

El Vicario General, D. Juan Despuig, el día 24 de enero de 1763 dio traslado 
al Fiscal Eclesiástico para que empezara las indagaciones. Los hechos que obra-
ban en el escrito de traslado eran los siguientes: el día 14 de enero de 1763 fue 
bautizada la hija de Matías Enseñat con los nombres de «Margarita, Lucía, Ca-
talina, Buenaventura, Josepha Maria, Rita, Francisca, Ana, Dominga, Visensa, 
Antonia, Ramona Nonat y Ramona Llull».35 El Fiscal eclesiástico mandó llamar 
al reverendo Juan Covas, que denunció la falsedad de las acusaciones de Ense-
ñat y, seguidamente, la convicción de que, a parte de los nombres que el padre le 
diga, el sacerdote puede imponer alguno de su propia devoción.36 

Covas alegó que no era necesaria la imposición de un nombre  jado en el 
Martirologio romano, sino que era también válida la imposición del nombre de 
una persona a la que se le tributa un culto inmemorial. Así pues, entre los argu-
mentos de autoridad para defenderse, Covas citó el culto que se le tributaba en la 
Universidad Luliana de Mallorca37 y la Sentencia De  nitiva promulgada por el 
Obispo Zepeda en 1749,38 que reconocía la inmemorialidad del Culto a Ramón 
Llull, con  rmada por el Decreto de 17 de Julio de 1762 de Clemente XII. 

Asimismo, para demostrar que los sacerdotes de Mallorca bautizaban con 
frecuencia con este nombre, Covas adjuntó tres certi  cados de Bautismo corres-
pondientes a 1758, 1759 y 1762.39 El último argumento era que:

32 BPM, Ms. 1133, f. 1.
33 BPM, Ms. 1133, f. 1.
34 BPM, Ms. 1133, f. 1v.
35 BPM, Ms. 1133, f. 2.
36 BPM, Ms. 1133, f. 3.
37 Véase Constituciones, Estatutos y Privilegios de la Universidad Luliana del Reino de Mallorca, 

1698, Imprenta Guasp, ff. 25 y ss.
38 BPM Ms. 1121 [Aliquae observationes super cultum qui Raymundo Lullo in Majorica exhibetur], 

ff. 17-18. También Pérez Martínez, L. 1991: 28.
39 BPM, Ms. 1133, f. 4v.

hs129(4).indd   267hs129(4).indd   267 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



268 RAFAEL RAMIS BARCELÓ

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

«constant que el Mt. Illtre. Sr. D. Nicolau de Salas Pre. Canonge y Cansiller li posá 
en son Baptisma entre altres el nom de Ramon Llull als 24 Dezbre 1699 y en molts altre 
ha practicat lo mateix conforme consta per atestacions, que fa parts el Suplicant per jus-
ti  cacio del seu Obrar es veu quant temerariament recrimina el dit Enseñat al Suplicant 
en son obrar».40 

De esta forma Covas trasladaba el debate a la esfera teológica y canónica. 
Por una parte, el culto luliano fue tolerado en Mallorca desde  nales de la Edad 
Media, pese a que no había ninguna aprobación de  nitiva. La bula Coelestis 
Hierusalem vino a poner orden en aquellos cultos locales que no tuvieran una 
antigüedad superior a los cien años. Los lulistas creyeron siempre que el culto 
luliano no se veía afectado por la bula, ya que la antigüedad era muy superior.41 
Sin embargo, los dominicos argumentaron en Mallorca que hasta que hubiese 
una aprobación de  nitiva de la Santa Sede, ellos no darían culto a Llull.

Lo que en Mallorca se vendía como meras reservas,42 a la espera de la apro-
bación papal, en Roma se convertían en acusaciones de herejía y de heterodoxia. 
Los dominicos más moderados entendían que debían mostrarse cautos, mientras 
que los más exaltados proclamaban la herejía de Llull, cuando no pasaban direc-
tamente a los insultos y a las burlas.43 

El abogado de los dominicos era a la sazón el mencionado Dr. Roca y Mora, 
que se ocupaba de todos los asuntos antilulianos. En la primera alegación, en 
la que se pedía que se atendiera la demanda formulada por Enseñat, se aducía a 
su favor la justa resistencia a la proclamación de la santidad de Llull hasta que 
la Santa Sede lo hubiese declarado. Roca destacaba que Enseñat había obrado 
correctamente pues ni la Sentencia De  nitiva del Obispo Zepeda ni una condena 
anterior que hizo el Obispo Alagón contra los que habían profanado una esta-
tuilla de Llull44 eran su  cientes, y los Decretos de la Sagrada Congregación de 
los Ritos declaraban que «interea vero quad judicum pendeat coram Sac. Cong. 
jussit et statuit nihil innovandum circa cultum Servi Dei Raymundi Lulli», es de-
cir, que «nihil innovandum» signi  caba que no había todavía ninguna sentencia 
de  nitiva.45 

40 BPM, Ms. 1133, f. 3v.
41 Ferrer Flórez, M. 1993. «Con  rmaciones del culto primitivo a Ramon Llull», Studia Lulliana, 

33: 127-156.
42 BPM, Ms. 805, «Memorial que el convento de Sto. Domingo presentó al Consejo de Castilla» y 

«Breve y humilde insinuación de los motivos que asisten al Real Convento de Santo Domingo de esta 
Capital de Palma, para mantenerse en una pura, y negativa suspension respeto de los actos de publico 
Religioso Culto, que suelen tributarle al Venerable Raymundo Lulio». Véase su transcripción en Pérez 
Martínez, L. 1975. «Breve y humilde insinuación» en Estudios Lulianos, 18: 134-142.

43 BPM, Ms. 1161, ff. 86-87v. 
44 Ms. 1168 [Pedro de Alagón, obispo de Mallorca, excomulga a los que habían destruido una ima-

gen de Ramón Llull, que estaba en el platillo de recoger limosnas en la Universidad literaria luliana].
45 BPM, Ms. 1133, f. 5-6.

hs129(4).indd   268hs129(4).indd   268 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



 LA IMPOSICIÓN DEL NOMBRE DE RAMON LLULL EN EL BAUTISMO… 269

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

La alegación a favor de Enseñat también mostraba que el canónigo Nicolau 
de Salas bautizó a la criatura valiéndose de la persecución luliana y del miedo 
que sembraba en su padre:

«Se tracta de un Pare qui enviava a los seus  lls â las Escolas de St. Domingo, però no 
consta, que en la nota de los noms dada per el Pare, no estigués inclús el de Ramon Llull, 
y havent succehit en lo añy 1699:46 saviente Lullistarum persecutione, es molt dable, que 
el Pare vensut de temor, del furor popular lo inclogués, y no per devociò pues â los  lls 
nats antes de dita, persecucio, no se los imposà tal nom».47 

Roca invocó como argumento que Covas había impuesto el nombre de Ra-
món Llull «per dar pezar â esta part, y al padrí, sabent que esta part es germà 
de un Pare Dominico y el Padrí terciari, del Orde de Predicadores, habitador 
y continuo comensal en el Rl. Covt. De Sant Domingo…»48 La acusación ma-
nifestaba que Covas había impuesto el nombre adrede, conociendo la  liación 
antiluliana del padre.

El Asesor Fiscal recibió la respuesta de Covas el 14 de marzo de 1763, día 
en el que el Obispo Despuig salió hacia Tarragona.49 Si este hecho hubiese su-
cedido dos años antes, el obispo hubiese tomado cartas en el asunto, muy po-
siblemente desestimando las alegaciones suscritas por Roca. Sin embargo, por 
su frágil posición en la Isla, enfrentado a Bucareli y pendiente de su marcha a 
Tarragona, Lorenzo Despuig no pudo responder con su contundencia habitual.

D. Juan Covas, actuando en causa propia, se rea  rmó en su opinión, alegan-
do que había muchos dominicos que históricamente habían defendido el culto 
luliano y que la otra parte mentía en sus alegaciones. Covas pidió al Fiscal Ecle-
siástico que no se le comunicasen más procedimientos. En la justi  cación del 
Domero se puede intuir un interés en dar el caso por cerrado.50

Roca volvió a argumentar lo mismo que antes, recalcando que el Decreto de 
Clemente XIII no con  rmaba nada, sino que dejaba la Causa en suspenso, a la 
espera de un pronunciamiento de  nitivo por parte de la Santa Sede. Así pues, 
viendo que el nombre de Ramon Llull no estaba en el Martirologio romano, no 
podía ser impuesto en el Bautismo. El abogado destacó que los lulistas querían 
obligar a los tomistas, que se mantenían en su reserva a profesar el culto a Ra-
món Llull:

46 Hay que decir que en 1699 habían sucedido graves altercados porque los estudiantes tomistas 
rompieron la estatuilla de Llull emplazada en la Universidad. La respuesta del Obispo Alagón fue con-
tundente, y ciertamente es plausible que se iniciara una época de cierta «represión luliana». Véase Bat-
llori, M. 1967. «Lul·lisme i antilul·lisme entre els segles XVIIè i XVIIIè», Estudios Lulianos, 11: 5-19.

47 BPM, Ms. 1133, f. 5v.
48 BPM, Ms. 1133, f. 7.
49 Furió y Sastre, A. 1852: 499.
50 BPM, Ms. 1133, f. 7.

hs129(4).indd   269hs129(4).indd   269 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



270 RAFAEL RAMIS BARCELÓ

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

«qui observen la laudable y recomenada suspensio de judicim e interina abstencio de Cul-
to, vuelen imposar la sua conducte, pero estos al contrari no contents de reprobar la nostra 
suspensió, ê injuriarnos per ella en paraulas, y obras procurem per tots medis compellirnos 
al Culto. Y es intollerable que en tot axo vullen imposarnos el ser perturbadors de la pau 
y bona correspondencia perque no recordam ab ells ab el Culto…»51

Roca alegó que en la Catedral había ya algunos canónigos que no imponían 
el nombre de Ramón Llull si los padres no lo querían. Quienes, pese a recibir 
la lista de los nombres por escrito, se empecinaban en imponerles el nombre de 
Ramon Llull obraban contra los dictados de la Santa Sede.52 

Covas tuvo que responder ante el Asesor Fiscal, declarándose conforme con 
su actuación, mientras que prefería callar frente a las alegaciones formuladas 
por Matías Enseñat y su abogado. Concretamente, Covas escribió que:

«no deu contestar, ni en dret ni en fet, y axi lo protesta: y per lo que pot entrar en las 
transcendencias de las proposicions del dit Pediment, diu que entenent lo calumnios, y lo 
provocatiu de ellas té â prudencia no respondrer, y a per no ser part no poderlo ser ya per 
ser lo que el Suplicant té dit superabundant resposat â quant se ha dit y se pot dir per el dit 
Enseñat y son Advocat».53 

Así concluyó el Expediente, y hasta donde se me alcanza, el Vicario Gene-
ral Juan Despuig, en sede vacante, no tomó ninguna determinación, de modo 
que no se alcanzó ninguna solución en este caso de indeterminación jurídica y, 
 nalmente, por tanto, se mantuvo el nombre de Ramona Llulla impuesto por el 

Domero en el Bautismo.

EL CASO DEL RECTOR DE LA VILLA DE SANTA MARÍA

La considerable indeterminación fue aun mayor en lo sucedido ese mismo 
año en la villa de Santa María, pero los hechos son casi inversos. 

En esta villa se produjeron numerosos altercados durante el rectorado de 
un sacerdote palmesano llamado Francisco Mora,54 que duró desde el día 20 
de Julio de 1750 hasta el 7 de Enero de 1779,55 es decir, durante la época más 
con  ictiva entre lulistas y antilulistas. Transcribiré un hecho sucedido en el año 
1763, tal y como lo relató el propio Rector en el Llibre de determinacions del 
Rd. Comú de la parroquial Iglesia de Santa Maria:

51 BPM, Ms. 1133, f. 10.
52 BPM, Ms. 1133, f. 10v.
53 BPM, Ms. 1133, f. 11.
54 ADM, Causa Pia Lul·liana, Legajos, caja 3, documento 8.
55 Capó, J. 1973. «El Beat Ramon Llull a la Vila de Santa Maria» en Estudios Lulianos, 17: 86.

hs129(4).indd   270hs129(4).indd   270 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



 LA IMPOSICIÓN DEL NOMBRE DE RAMON LLULL EN EL BAUTISMO… 271

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

«La tarde dels 23 de juny vingueren a buscarme los Sres. Antoni Cañelles y Andreu 
son  ll per noticiarme haver nat un  ll y net respective: después d’un rato de conversació 
em digué el Sr. Antoni: Sr. Rector te V.M. inconvenient de posar per segon nom Ramón 
Llull a la criatura? A lo que respondí: Ramón tant com vulla ly posaré, Ramon Llull no Sr. 
perque este nom no está en el martirologi romà, y si Voste vol veure les lletres de estampa, 
que no se poden posar nom a las criaturas sinó d’algun St. Del Martirologi Romà vinga 
a casa puis me havia encontrat en el portal de la iglesia y ly mostraré bulla que ho diu. 
Replicà dit Sr.: En Ciutat no tenen estas bullas? Yo se que en la Catedral se imposa aquest 
nom. A esto diguí: Yo no he de cuidar de Ciutat, a mi me toca cuidar de esta iglesia que me 
han encomenada. Después de esto se despedirán dient: Sr. Rector no vull are ni mai que 
en raho puga xarar de mi, si no ly vol posar per segon nom Ramon Llull no el bautizaré 
aquí. A que doní aquesta resposat: Vs. Ms. feran lo que les parexerà. Lo bautizarem en la 
Catedral y correspondrem en la bona correpondencia que antes.»56 

Andrés Cañellas, de Ca’n Sucrer de Santa Maria,57 hizo lo que anunció al 
Rector, y llevó a su hijo a bautizar a la Catedral, donde se le administró el sacra-
mento. Sin embargo, la cuestión no quedó ahí, pues se lo comunicó a la Causa 
Pía Luliana. Ésta, como celosa protectora del culto luliano, dirigió una súplica 
al Vicario General, en sede vacante, para que tomase las medidas oportunas.58

En todo caso, y en lo tocante a la solución práctica, el P. Josep Capó, que 
estudió con bastante exhaustividad las relaciones entre lulistas y antilulistas en 
la villa de Santa María, constató que el día 24 de Junio de 1763, estando to-
davía la sede vacante, se le administró el sacramento del Bautismo al hijo de 
Andrés Cañellas.59

La curia no se pronunció abiertamente en este tema, y la disputa tomó un 
cariz apologético que, a la postre, enfrentó al Rector de la Parroquia de San Ni-
colás de Palma con el Rector de Santa María. Se conserva el «papel anónimo» 
que luego se supo que escribió el Rector de San Nicolás contra su colega de 
Santa María. En su argumentación, N. Obrador, Rector de la Parroquia de San 
Nicolás, destacó que el culto luliano estaba permitido y que en ningún lugar se 
dice que no deba satisfacerse la pretensión de los padres de imponer el nombre 
de Ramón Llull. En particular, se puede leer:

«Hoc si satis  ciant estimet bonus vir, et qui nulla sit passione praventus. Ego autem 
damnare Parrochu renuentem ad ministrare baptismu infanti suo Parrochia quia ejus Pa-
rentes vellent illi imponere nomen Raymundus Llull».60

56 Capó, J., 1968. «Tomistes i lul.listes al segle XVIII a Santa Maria del Camí», en Estudios Lulia-
nos, 12: 49.

57 Sobre la devoción de su familia, véase ibídem: 50-51.
58 BPM, Ms. 1132, f. 78.
59 Capó, J., 1968: 51.
60 BPM, Ms. 1079, f. 20v.

hs129(4).indd   271hs129(4).indd   271 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



272 RAFAEL RAMIS BARCELÓ

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

La respuesta del rector Mora fue contundente, y en ella se exhibió el argu-
mento de que no se privaba a nadie del bautismo, sino a aquellos que pedían 
que se impusiera un nombre que no estaba en el Martirologio romano. Entre las 
frases de la respuesta del Rector se hallaba la siguiente, atacando con dureza al 
anónimo autor:

«Fingis in tuo Libello Parroco noluisse baptissare praedictu Infantem, illuque expo-
suisse imminenti periculo, amittendi aternam felicitatem. Apage nugas? Parrocus semper 
baptissare voluit; nomen vero Raimundi Llull noluit imponere; et tu aseris intrepideque 
a  rmas baptisare noluisse; ac si argumentu eformares: Parrocus noluit in Baptismate Ra-
ymundi Llull nomen imponere: [e]go noluit baptisare optima illatio!»61 

Mediante algunas citas del Concilio de Trento,62 el Rector pretendía mostrar 
que bautizar con el nombre de Llull podía contravenir sus cánones, sobre todo 
en lo referente a la ejemplaridad de vida y a la correspondencia que debería 
existir entre los santos y el portador de sus nombres. Presentó más citas de au-
toridad, tomadas de documentos ponti  cios y de altas autoridades eclesiásticas.

La contestación del Rector fue replicada en un papel, también «anónimo», 
cuyo autor era el P. Noceras, carmelita. Noceras, lulista acérrimo, acusaba al 
Rector de interpretar los cánones tridentinos incorrectamente.63 La contestación 
de éste no se hizo esperar, y fue tan dura como la expuesta en el párrafo ante-
rior.64

La controversia, resumiendo, giraba nuevamente en torno a la imposibilidad 
de imponer el nombre de una persona que la Santa Sede no había declarado 
o  cialmente santo. El caso de Ramón Llull estaba todavía pendiente del juicio 
de  nitivo de la Santa Sede, por eso, según Mora, no podía imponerse su nombre 
en el bautismo, mientras que Noceras consideraba que, puesto que el culto lulia-
no era inmemorial, sus virtudes estaban más que probadas para que su nombre 
pudiera ser impuesto en los bautismos.

61 BPM, Ms. 1079, f. 21v.
62 Catechismus Romanus ad parochos ex Decreto Sacra Concilii Trudentini Jussu Pii V, 1828: 151. 

ed. de Joaquín Castellot, Madrid, Imprenta Vda. de Barco López. «Ad extremum vero nomen baptizato 
imponitur, quod quidem ab aliquo sumendum est qui propter excellentem animi pietatem et religionem 
in sanctorum numerum relatus est. Ita enim facile  et ut quivis, nominis similitudine, ad virtutis et 
sanctitatis imitationem excitetur; ac praeterea, quem imitari studeat, eum quoque precetur, et speret sibi 
advocatum ad salutem tum animi, tum corporis defendendam venturum esse. Quare reprehendendi sunt 
qui gentilium nomina et eorum praecipue qui omnium sceleratissnm fuerunt, tam diligenter consectan-
tur et pueris imponunt; cum ex eo intelligi possit quanti christianae pietatis studium faciendum existi-
ment, qui impiorum hominum memoria tantopere delectari videntur, ut velint  delium aures huiusmodi 
profanis nominibus undique circumsonare».

63 BPM, Ms. 1079, ff. 26-27v.
64 BPM, Ms. 1079, ff. 27v-30v.

hs129(4).indd   272hs129(4).indd   272 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



 LA IMPOSICIÓN DEL NOMBRE DE RAMON LLULL EN EL BAUTISMO… 273

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

La polémica doctrinal siguió, pues, al cabo de unos meses, el Rector fue re-
querido por Pedro Juan Oliver para bautizar a su hija con el nombre de Ramón 
Llull. Oliver escribió a la Curia Episcopal relatando que el Rector no había que-
rido imponerle el nombre de Ramón Llull a su hija e hizo la siguiente petición:

«Suplica sea de su mayor agrado mandar pueda ser llevada la criatura â algun lugar 
vezino de otra Villa, para no verse privado, â haverla de llevar a la Catedral de Palma, 
que dista a dos leguas de dicha Villa, y no cora tanto riesgo, para que sea conferido el 
Bautismo â la Criatura, que (queriendo Dios) en breve nacerá lo que espera del Zelo de 
V. Sª Ilma. Que â mas de ser justicia lo recibira á singular favor, y gracia. En Sta. Maria 
y Julio â 13 de 1764».65 

Lo mismo le pidió Bartolomé Mates, Doctor en Medicina. En escrito de Ma-
tes hay datos interesantes. Arguyó que el Rector de Santa María bautizó a las 
criaturas con el nombre de Ramón Llull durante los primeros años de su recto-
rado hasta que en 1761 decidió que no lo haría más. Textualmente:

«también por no haber visto ni oydo de otro Retor ni Vicario de esta su Diócesis ni aun 
de ningun Domero Canonigo, ni Dignidad de la Catedral resistencia alguna atendiendo no 
poder ser otra cosa que mera cavilación del dho. Retor nasida desde el año 61 â esta parte; 
pues antes ha visto, y asistido â muchas Fiestas del B. Raymundo, que se han celebrado 
en la dha. Parroquial con sermón de las glorias del dho. Beato que para mas Athorisarlas 
asistia dho. Retor…»66

Bartolomé Mates suplicó que bautizase a la criatura un tío suyo, llamado 
igual que él, que era bene  ciado en la parroquia de Alaró, una villa cercana. Pe-
día a la Autoridad que le permitiera a su tío bautizar a la criatura en Santa María 
para no exponerla a los peligros de un viaje.

En todo caso, hay que destacar que el mismo Rector, desde 1761 cambió de 
postura frente al lulismo, un cambio que, vistos los documentos expuestos, no 
parece meramente accidental, sino más bien el fruto de un cambio de fuerzas en 
la Diócesis de Mallorca.

En efecto, a partir de 1761 (cuando empezaron a notarse los cambios in-
troducidos por Carlos III), los antilulianos tomaron fuerza. Se publicaron unas 
coplas antilulianas y el obispo Despuig promulgó un Decreto contra sus autores, 
mientras que las autoridades civiles, particularmente Bucareli, miraban hacia 
otro lado o, incluso, aplaudían en su fuero interno.67

Entre 1761 y 1763 hubo un goteo de pequeñas victorias antilulianas y empezó 
la resistencia a la autoridad episcopal. En un acta notarial de septiembre de 1763, 

65 BPM, Ms. 1132, f. 136.
66 BPM, Ms. 1132, f. 58.
67 BPM, Ms. 1163 [Decreto del obispo de Mallorca, don Lorenzo Despuig y Cotoner, condenando 

unas coplas contra Ramón Llull].

hs129(4).indd   273hs129(4).indd   273 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



274 RAFAEL RAMIS BARCELÓ

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

requerida por la Causa Pía luliana, se desglosaron algunos hechos, notoriamente 
novedosos para los lulistas, acostumbrados a una práctica unanimidad en la de-
voción. En este documento puede leerse, entre otras declaraciones:  

«Consta por un testigo que es el el Rdo. Guillermo Planes Presbítero titular de la 
presente ciudat de edat de 46 años baxo juramento que prestó en forma de derecho, y dixo 
que a los diez dias de Agosto mas cerca vencido cerca las dies de la noche estando en 
conversacion en el lugar de Santa Maria con el Doctor en medicina Bartholomé Cañellas, 
hablaron de la occurrentia de las cartas del Dr. Doménech, y Dr. Roca contra la Santidat, 
culto, Martyrio, y scientia del Beato Raymundo; y del Argumento hizo en Santo Domin-
go el Maestro Noceras Carmelita, en defensa de dicho culto, dixo el Rdo. Planes al Dr. 
Cañellas vuessa Merced cree en Nuestra Madre la Iglesia? y Respondio que si: pues si lo 
cree deue tributar culto al Beato Raymundo por la tolerantia de la Iglesia; y lo con  rma el 
ultimo decreto que ha dado á su favor el Summo Ponti  ce en esos días: Respondio que: El 
Beato Raymundo es tan Santo como mis cocones haciendo la accion de llevarse la mano á 
las partes vergonsosas, y prosiguió diciendo Esse decreto que ha venido de Roma es nada 
(con la exprecio, que es un tap de bocal) y jo me lympio detras con el».68

SÍNTESIS Y PRINCIPALES CONSECUENCIAS 

No es de extrañar que los lulistas, acostumbrados a disfrutar de la protección 
episcopal y real, se viesen ultrajados con las opiniones de sus adversarios. Son 
numerosas las protestas por las burlas antilulianas. En ese año se produjeron 
más altercados, que quedan re  ejados en el Cronicón.69

En el mismo 1763 el Cabildo y la Universidad Luliana, dominados todavía 
por el sector proluliano, y la Causa Pía enviaron un largo Memorial al Rey Carlos 
III.70 Expusieron una detallada síntesis de su parecer y del abuso que habían co-
metido los dominicos. En el item 54 de dicho Memorial puede leerse lo siguiente: 

«Es el otro caso, el que haviendo puesto un Cura de la santa Iglesia, bautizando una 
hija de Mathias Enseñat el nombre de Raymunda por el Beato Raymundo, según la cos-
tumbre de poner los Parrocos uno, ù otro nombre de su devoción entre los demas que 
señala el padre, fue tal el enojo de Enseñat, pariente de un Dominico, que pidiò judicial-

68 BPM, Ms. 1161, f. 87.
69 Campaner, A., 1881. Cronicón mayoricense: 555 Palma, Establecimiento tipográ  co de Juan 

Colomar y Salas: «En este mismo mes [agosto] fueron sumariados un hombre por haber tenido dentro 
de una jaula una imagen del Beato Ramon, dándole alpiste, y un notario por destrozar otra del mismo 
Venerable que tenía en su puerta; remitióse el proceso al Rey y copia al Sto. O  cio. 

Septiembre 9 – Nuevas causas formadas una á un hornero que dijo públicamente en los obreros de 
Sto. Domingo, que el Beato Ramon era un borracho y herege, lo mismo que los que le daban culto: se 
la capturó y encarceló con grillos y cadenas, de órden del comandante, aunque en 5 de noviembre se le 
escarceló con  anza que dio D. Pedro Verí. Otra contra un sacerdote, un librero y otras personas, por 
representar cierto entremés en que se coronaba de cuernos al Beato Ramon, el cual llevaba barba de 
estopa á la que se pegaba fuego en la representación». 

70 BPM, Ms. 1132, ff. 58 y ss.

hs129(4).indd   274hs129(4).indd   274 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



 LA IMPOSICIÓN DEL NOMBRE DE RAMON LLULL EN EL BAUTISMO… 275

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

mente con direccion del Abogado Roca, que lo es de la Comunidad de Santo Domingo, 
que se tildasse este nombre de la partida, negando en los Pedimentos la santidad de este 
Siervo de Dios con expresiones indecorosas à su virtud, y doctrina: sucediendo al mismo 
tiempo sobre otro Bautismo en la Villa de Santa Maria, que pidiendo el padre se pusiese à 
una hija el nombre de Raymunda, en veneracion del Beato Raymundo, no solo no condes-
cendiò à esto el Cura, sino que se negò à administrar el Santo Sacramento; no obstante ser 
general antigua costumbre, y verle practicada en innumerables ejemplares la imposición 
del nombre del Beato Raymundo, de que se pudieran producir muchos, y en parte de prue-
ba de su antiguedad acompaña un Testimonio del siglo passado; lo que obligò à el padre 
de la niña à recurrir à la Santa Iglesia, que dista dos leguas de aquella Villa, à buscar el 
consuelo, que logrò de vèr ejecutado su devoto intento».71 

No es difícil encontrar las referencias a las que alude el Memorial. En la 
Biblioteca Pública de Palma hay un documento con una lista de personas bau-
tizadas con el nombre de Ramón Llull.72 El Dr. Nicolás Mayol Cardell, presi-
dente de la Causa Pía Luliana, bautizó a una de sus dos hijas con el nombre de 
Raymunda Llulla.73

Para los tomistas la prohibición de bautizar fue una norma no escrita. El 
Obispo Díaz de la Guerra publicó un Decreto, de 24 de agosto de 1776, hacién-
dola o  cial: no se podía imponer el nombre de Ramón Llull.74 Había pasado una 
década desde que los antilulianos se negaron a bautizar con dicho nombre.

Con todo, hay que indicar que el tema no acabó aquí, sino que en 1776 hay 
abundante documentación a favor y en contra de la decisión del Obispo que, por 
su extensión y por circunstancias jurídico-políticas, merecen ser analizadas en 
otro escrito.75

Puede concluirse, en primer lugar, que en el reinado de Carlos III se pro-
dujeron las primeras protestas formales y demandas jurídicas antilulianas. Las 
permitió Francisco de Paula Bucareli y el cambio de Obispo. En ese tiempo se 
sitúa el cambio. En el litigio de los bautizos, se ha tratado de reconstruir el mar-
co general de las luchas entre lulistas y antilulistas en Mallorca.

La prohibición de bautizar con el nombre de Ramón Llull era una novedad 
para la población mallorquina, que tenía la costumbre secular de hacerlo. Los 
tomistas no se atrevieron nunca a posicionarse en contra del culto luliano has-
ta 1750, en los incidentes del Te Deum. La represión del obispo Despuig, con 

71 BPM, Ms. 1132, f. 189v.
72 BPM, Ms. 1088, ff. 230 y v. En particular, el Vicario General Juan Despuig, el día 1 de Octubre 

de 1760 bautizó a un niño con el nombre de Ramón Llull.
73 Pérez Martínez, L. 1992. Nicolau Mayol Cardell i el seu frustrat testament a favor de la Causa 

Pia Lul·liana (1773): 7 y ss. Palma, Els nostres Llibres. 
74 BPM, Ms. 1079, ff. 95 y ss. Véase también BBM, Fondo del Convento de San Francisco, Legajos, 

nº 2, 1, 16 ff.
75 Véase BB (=Biblioteca Balear del Monasterio de Nuestra Señora de la Real), Miscelánea Luliana, 

ff. 138-141. 

hs129(4).indd   275hs129(4).indd   275 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



276 RAFAEL RAMIS BARCELÓ

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

el apoyo de Fernando VI, evitó que la conducta de la Orden de Predicadores 
fuera imitada.

Con la complicidad de Bucareli, los dominicos lograron recuperar las cáte-
dras y que el Obispo Despuig dejara la mitra de Mallorca. Con la sede vacante, 
y contando implícitamente con el apoyo del Rey, a través del Capitán General, 
los dominicos, y todos aquellos miembros del clero secular que ellos habían 
formado, se dispusieron a plantar cara abiertamente al lulismo.

Si desde 1750 hasta 1762 la guerra de lulistas y antilulistas se había pro-
ducido principalmente a través de pan  etos, pasquines, libelos y epístolas, a 
partir de 1763 el enfrentamiento fue ya directo, y los dominicos empezaron una 
campaña de represión del lulismo, que enfrentó violentamente al clero y a la 
sociedad mallorquina. El obispo Garrido de la Vega no pudo poner orden en una 
situación que se le escapaba de las manos. Carlos III envió al obispo Díaz de la 
Guerra, para acabar, de una vez por todas, con el lulismo.

Puede decirse que si la tradición de bautizar con el nombre de Ramón Llull 
había sido tolerada, e incluso promovida hasta el ponti  cado de Despuig, se 
produjo después una indeterminación jurídica en la que  nalmente se mantuvo 
el nombre de Ramona Llulla impuesto por el Domero en el Bautismo. En la Ca-
tedral se bautizaba con ese nombre, incluso velis nolis, como hizo el Domero, y 
en algunas parroquias se negaba ese derecho a los padres.

El caso del rector Mora es signi  cativo. Cuando tomó posesión del rectora-
do, en 1750, era ya un tomista confeso, pero no se opuso nunca al culto luliano. 
A partir de 1763, en una coyuntura más favorable, se decidió a no bautizar a 
nadie con ese nombre y, no volvió a hacerlo jamás, pues su interpretación pasó 
a tener rango de prohibición canónica en el ponti  cado de Díaz de la Guerra.

Los argumentos de fondo son un tema interesante para los estudiosos de la 
teoría jurídica, pues se trataba de una costumbre inveterada, interrumpida por 
la Bula Coelestis Hierusalem. Los lulistas creyeron que la bula no les afectaba, 
pues el culto luliano estaba presente ya en el siglo XIV, mientras que los antilu-
lianos vieron en ella una oportunidad para oponerse al culto luliano.

Los lulistas creyeron hallar en algunos giros de los documentos papales una 
con  rmación tácita del culto luliano. Por ello, el Obispo Zepeda pronunció una 
Sentencia De  nitiva, promulgando la santidad de Llull, sin embargo, los De-
cretos de la Sagrada Congregación de los Ritos declaraban que «interea vero 
quad judicum pendeat coram Sac. Cong. jussit et statuit nihil innovandum circa 
cultum Servi Dei Raymundi Lulli».

Para unos nihil innovandum signi  caba que la Sagrada Congregación de los 
Ritos no establecía modi  cación alguna a la costumbre, mientras que los otros 
argüían que todavía no había existido un pronunciamiento de  nitivo sobre el 
tema.

hs129(4).indd   276hs129(4).indd   276 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



 LA IMPOSICIÓN DEL NOMBRE DE RAMON LLULL EN EL BAUTISMO… 277

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

A través de estos casos, se ha podido esbozar un capítulo de la historia del 
lulismo que, más allá de una casuística que a priori pudiera parecer irrelevante, 
permite comprender mejor algunos de los problemas de la política religiosa de 
Carlos III en Mallorca y de la devoción mallorquina a mediados del siglo XVIII. 

BIBLIOGRAFÍA

Alcover A. - Moll, F. B., 1980. Diccionari valencià - català - balear, IV, Palma.
Batllori, M. 1967. «Lul·lisme i antilul·lisme entre els segles XVIIè i XVIIIè», Estudios 

Lulianos, 11: 5-19.
Campaner, A., 1881. Cronicón mayoricense: Palma, Establecimiento tipográ  co de 

Juan Colomar y Salas. 
Capó, J. 1973. «El Beat Ramon Llull a la Vila de Santa Maria», Estudios Lulianos, 17: 

85-91.
Capó, J., 1968. «Tomistes i lul.listes al segle XVIII a Santa Maria del Camí», Estudios 

Lulianos, 12: 47-57.
Catechismus Romanus ad parochos ex Decreto Sacra Concilii Trudentini Jussu Pii V, 

1828: 151. ed. de Joaquín Castellot, Madrid, Imprenta Vda. de Barco López. 
Constituciones, Estatutos y Privilegios de la Universidad Luliana del Reino de Mallor-

ca, 1698, Palma. Imprenta Guasp.
Ditch  eld, S. 2002. Liturgy, Sanctity and History in Tridentine Italy: Pietro Maria Cam-

pi and the Preservation of the Particular, Cambridge, Cambridge University Press.
Ferrer Flórez, M. 1993. «Con  rmaciones del culto primitivo a Ramon Llull», Studia 

Lulliana, 33: 127-156.
Ferrer Flórez, M. 2001. «Culte a Ramon Llull: discòrdies i controvèrsies», Studia Lu-

lliana, 41: 65-89.
Furió y Sastre, A. 1852. Episcopologio de la santa Iglesia de Mallorca, Palma, Imprenta 

Gelabert. 
Llanos Gómez, R. 1995. «Devociones peligrosas: lulistas y Marrells en la Mallorca 

del Setecientos» en V. J. Suárez Grimón, E. Martínez Ruiz y M. Lobo Cabrera, III 
Reunión cientí  ca de Historia moderna (Iglesia y sociedad en el Antiguo Régimen): 
623-636. Vol. 1. Murcia, Universidad de Murcia.

Madurell Marimon, J. M. 1962-1964-1965. «La escuela de Ramón Llull de Barcelona; 
sus alumnos, lectores y protectores», Estudios Lulianos 6: 187-209; 8: 93-117, 229-
235; 9: 93-103.

Martí Gilabert, F. 2004. Carlos III y la política religiosa, Madrid, Rialp.
Muzzi, S. (ed.) 2010. Da Raimondo Lullo a Nicola Eimeric. Storia di una falsi  cazione 

testuale e dottrinale, Roma, Antonianum.
Perarnau, J., 1985. «El lul·lisme, de Mallorca a Castella a través de València», Arxiu de 

textos catalans antics, 4, 61-172.
Pérez Martínez, L. 1961, Intervención de la Santa Sede en la Causa Luliana, Tesis Doc-

toral, Roma, Universidad Gregoriana.
Pérez Martínez, L. 1962. «La causa luliana en Roma durante el reinado de Felipe II», 

Anthologica Annua 10: 193-249.

hs129(4).indd   277hs129(4).indd   277 26/04/12   14:3426/04/12   14:34



278 RAFAEL RAMIS BARCELÓ

 Hispania Sacra, LXIV
129, enero-junio 2012, 259-278, ISSN: 0018-215-X, doi: 10.3989.hs.2012.009

Pérez Martínez, L. 1970. «Los jurados de Mallorca y la Institución de la Causa Pía Lu-
liana» Palma, Ajuntament de Palma: 1-10. 

Pérez Martínez, L. 1975. «Breve y humilde insinuación» en Estudios Lulianos, 18: 
134-142.

Pérez Martínez, L. 1989. «Inquisición, pasquines, lulistas y antilulistas», Mayurqa 22: 
873-884.

Pérez Martínez, L. 1989. «Lulismo e Inquisición a principios del siglo XVII» en J. A. 
Escudero (ed.), Per  les jurídicos de la Inquisición española: 727-751 Instituto de 
Historia de la Inquisición, Universidad Complutense de Madrid.

Pérez Martínez, L. 1989. «Un capítulo sobre el lulismo mallorquín: El Te Deum de 
1750»: Bolletí de la Societat Arqueològica Lul·liana, 45: 333-341. 

Pérez Martínez, L. 1991. «Resum històric de la Causa Pia Lul·liana», Palma, Centre 
d’Estudis Teològics de Mallorca.

Pérez Martínez, L. 1992. Nicolau Mayol Cardell i el seu frustrat testament a favor de la 
Causa Pia Lul·liana (1773): 7 y ss. Palma, Els nostres Llibres. 

Planas Rosselló, A. 2002. «Los juristas mallorquines del Siglo XVIII», Memòries de 
la Reial Acadèmia mallorquina d’Estudis Genealògics, Heràldics i Històrics, 12: 
37-97.

Planas Rosselló, A. 2004-2006 «La pervivencia del derecho mallorquín tras los decretos 
de Nueva Planta», Ivs Fvgit, 13-14: 409-437.

Puig Oliver, J. 2000. «La «Sentència de  nitiva de 1419 sobre l’ortodòxia lul.liana. Con-
textos, protagonistes, problemes», Arxiu de textos catalans antics, 19: 297-388.

Ramis Barceló, R. 2009. «Acta del notario Andrés Verd sobre algunos improperios an-
tilulianos (1763)» en Memòries de l’Academia mallorquina d’Estudis Genealògics, 
Heràldics i Històrics, 19: 113-125.

Ramis Barceló, R. 2009. «La in  uència del lul·lisme a la Facultat de Lleis i Cànons de la 
Universitat Lul·liana i Literària de Mallorca», Studia Lulliana, 49: 107-119.

Ramis Barceló, R. 2009. «Pasquines de lulistas y antilulistas en 1750: (Biblioteca Públi-
ca de Palma, ms. 1146)», Bolletí de la Societat Arqueològica Lul·liana, 65: 285-300.

Ramis Barceló, R. 2010. «El lul·lisme i l’antilul·lisme dels juristes mallorquins als se-
gles XVII i XVIII» Studia Lulliana, 50: 73-95.

Sánchez Blanco, F. 2002. El absolutismo y las luces en el reinado de Carlos III, Madrid, 
Marcial Pons.

Trias Mercant, S. 2005-2006. «Els escrits de Llorenç Pérez: La Causa lul·liana i la Causa 
Pia Lul·liana» Studia Lulliana, 45-46: 71-74. 

Trias Mercant, S. 2009. Diccionari d’escriptors lul·listes. Palma, Edicions UIB-UB.
Xamena P. y M. Riera 1986. Història de l’Església a Mallorca, Palma de Mallorca, 

Moll.

hs129(4).indd   278hs129(4).indd   278 26/04/12   14:3426/04/12   14:34




