Lola Badia

IL RE CHE SI MERAVIGLIO DEL VOLARE DEL FALCO.
UN APPUNTO SU RAIMONDO LULLO E IL LETTERARIO

Anche se tutte le storie della letteratura catalana esordiscono parlando del-
le poesie, dei romanzi, degli aforismi e dei dialoghi di Raimondo Lullo (1232
1316), la natura letteraria dei testi di questo autore & altamente paradossale.
Nella biografia dettata a un certosino di Parigi nel 1311, Lullo ci informa di
esser stato trovatore ai tempi di Giacomo'I il Conquistatore, re di Aragona e di
Maiorca, e di aver frequentato la corte isolana del suo successore, Giacomo I,
finché, intorno ai trent’anni, aveva cambiato completamente vita. Chiamato,
come san Paolo, sant’Agostino o san Francesco, dalla voce del Signore, conob-
be una “conversione alla penitenza” che si concluse, dopo nove anni di studio,
nel progetto di un programma apologetico di vasto respiro al quale consacro
tutti gli anni che gli fu dato di vivere, che furono tanti.

Raimondo concepi uno strumento filosofico euristico, costruito sulla logi-
ca aristotelica, la metafisica neoplatonica e la scienza greca tramandata dagli
arabi, che chiamo I'«Arte»: Arte «inventiva», Arte «dimostrativa», Arte «ama-
tiva», Arte «di sciogliere questioni». Ne scrisse parecchie versioni, sempre pit
piu raffinate, fino a quella che intitold Arte Generale Ultima (1305-1308). L’ordi-
gno gnoseologico lulliano serve in primo luogo a discriminare il vero dal falso
secondo ragione, in modo che la fede cristiana, che & per natura concordante
con la verita, diventi dimostrabile. Dio e la sua onnipotenza si comprendono

' Un'introduzione a Lullo in italiano: RD.E PRING-MILL, Il microcosmo lulliano, prolusione di
M. Pereira, Roma, Pontificio Ateneo Antonianum, 2007. 1l punto di riferimento per il letterario in
Lullo: J. Rue16 1 BALAGUER, Lexpressié literdria en U'obra lulliana, in R. LLuLL, Obres essencials, a cura di
T. CARRERAS ARTAU ET AL., Barcellona, Editorial Selecta, vol. I, pp. 85-111; ristampa in Obres de J. Rubid i Ba-
laguer, Barcellona, Generalitat de Catalunya-Publicacions de |’ Abadia de Montserrat, vol. I1, pp. 248-299.
Pring-Mill stabili per I'esempio Julliano una particolare funzione, quella della «trasmutazione della
scienza in letteratura»: RD.E PriNG-MiLL, Estudis sobre Ramon Llull, Barcellona, Curial-Publicacions de
I’Abadia de Montserrat, 1991, pp- 307-318. Vedasi pure L. BaDIa, Teoria i practica de la literatura en Ramon
Llull, Barcellona, Quaderns Crema, 1992. Lullo & anche un caso unico e originale per quanto riguarda gli
sviluppi del genere letterario del dialogo: R. FRiEDLEIN, Der Dialog bei Ramon Llull. Literarische Gestaltung

als apologestische Strategie, Tubinga, Niemeyer, 2004.

423



LOLA BADIA

attraverso l'intelletto se la volonta non vi si oppone e la memoria ricorda ci6
che ¢é giusto e buono. L’Arte diventa cosi uno strumento per la missione cri-
stiana. Infatti, il primo punto del programma di Lullo ¢ la conversione degli
infedeli e il riscatto dei cristiani indifferenti o poco fervorosi, attraverso il ragio-
namento. L’Arte persuade la mente, nutre la memoria, rende attiva la fede®.

Convinto di aver ricevuto il metodo artistico come un dono della Grazia,

Raimondo si consacrd a diffonderlo in tutti i modi possibili e a spese proprie,
perché rimase sempre un laico religioso che sollecitava il sostegno politico dei
potenti: re, papi, senati cittadini, ordini religiosi. Diffondere I'Arte voleva dire
applicarla a tutte le attivitd umane, dalle scienze universitarie, come la teolo-
gia, la filosofia o il diritto, alle discipline teorico-pratiche, come la medicina
senza dimenticare le antiche arti del trivio e del quadrivio, come la geometria:
Iastronomia, la logica o la retorica. Raimondo, nella scia delle grandi enciclo-
pedie del Duecento, ripenso e addirittura riscrisse tutto il sapere del suo tempo
inquadrato nel sistema dei Principi, delle Regole e delle Questioni dell’Arte.
Il catalogo delle opere lulliane arriva circa ai duecentocinquanta titoli, I'ottanta
per cento dei quali corrisponde a scritti latini. In volgare Raimondo scrisse i
romanzi e le poesie di cui si parla nelle storie della letteratura, ma anche opere
mediche, astrologiche, teologiche e filosofiche: & uno dei primi grandi scrittori
laici di materie non letterarie in lingua vernacolare?.

Dovendo convincere della bonta della sua Arte anche coloro che aveva fre-
quentato, prima della conversione, nella corte del re e nella citta di Maiorca,
persone che forse avevano ascoltato una volta le sue canzoni d’amore profano,
Lullo scrisse alcuni poemi di argomento religioso e anche dei romanzi: roman-
zi didattici — il che era scontato —, che riuscissero ad attirare il lettore con belle
storie, elaborate con cura allo scopo di far addentare I'amo che trascina verso
il vero. Il letterario & sempre per Lullo uno strumento di persuasione, una via
secondaria di diffusione dell’Arte fra quella brava gente che nel Duecento si di-
lettava leggendo privatamente o in gruppo le storie di Lancialotto, come amor
lo strinse. Vennero cosi alla luce i due primi romanzi catalani: il Libro di Evast
e Blaquerna (1283) e il Felix o Libro delle meraviglie (1287-1289), in cui i rispettivi

* Per una guida pratica dell’Arte di Raimondo: A. BonNER, The Art and Logic of Ramon Llull
A User’s Guide, Leiden - Boston, Brill, 2007; per il contesto filosofico dell’Arte: J.M. Ruiz SiMoN, L'Art dé
Ramon Llull i la teoria escoldstica de la ciéncia, Barcellona, Quaderns Crema, 1999. '

" Per la considerazione generale di Lullo nel contesto catalano: .M. NapaL, Modest Prats
Historia de la llengua catalana, Barcellona, Edicions 62, 1982-1996, vol. I, pp. 301-356; J. RuB16 BALAGUER’
Historia de la literatura catalana [Obres de Jordi Rubid i Balaguer], Barcellona, Gene;alitat de Catalun; a\i
Publicacions de ’Abadia de Montserrat, 1984, vol. I, pp. 82-109; M. DE RIQUER, Historia de la literan}:m
caFalana [parte antica], Barcellona, Ariel, 1964, vol. I, pp. 206-352. Per Lullo come scrittore di materie
scientifiche in volgare: L. CIFUENTES, La ciéncia en catald a I'Edat Mitjana i el Renaixement, Barcellona-
Palma di Maiorca, Universitat de Barcelona-Universitat de les Illes Balears, 2006 )

424

UN APPUNTO SU RAIMONDO LULLO E IL LETTERARIO

eroi, Blaquerna e Felix, agiscono sempre in accordo con la «prima intenzione»,
che secondo Lullo & servire, lodare e amare Iddio. 11 primo riesce a dettare del-
le norme generali per la riforma morale di tutti i ceti sociali; il secondo illustra
in mille modi I'abisso che separa la sua condotta da quella della maggior parte
degli uomini e delle donne, guidati da propositi mondani. Si tratta di opere di
grande respiro, scritte in una prosa catalana elegante e scorrevole, perfetta-
mente costruita, ricca, forbita e precisa. Succede, pero, che sia il Blaquerna che
il Felix infrangono in modo programmatico tutte le aspettative di un lettore
avido di avventure, sogni, sviluppi tragici o rimpianti sentimentali.

Lullo, che, in quanto trovatore e lettore di romanzi, conosceva molto bene
la scrittura profana del Duecento, volle bandire con severita dalle sue opere di
finzione tutto cid che faceva riferimento all’'amore e alla guerra, i due filoni
fondamentali della grande letteratura dai tempi di Omero. Ecco il paradosso
a cui si accennava: il primo grande scrittore catalano non solo maledice la po-
esia e i poeti rinnegando 'arte dei trovatori perché, a suo parere, stimolano il
meretricio e il confronto fratricida, ma, scrivendo prosa narrativa, esercita una
censura feroce su tutti i motivi profani non riciclabili in termini di didattica
morale e religiosa. Cosi, qualsiasi forma di amore che non sia quello dovuto a
Dio, diventa quasi sicuramente folle lussuria. Servire il proprio signore d’accor-
do con i precetti cristiani € si il dovere fondamentale di un buon cavaliere, ma
la pit schietta realizzazione della milizia & proposta soltanto dalla lotta per la
fede. Infatti, negli anni della maturita, dopo la caduta di San Giovanni d’Acri,
Lullo fu un tenace promotore del “passaggio” in Terrasanta.

Ecco due esempi della rigorosa espunzione di tutti gli allettamenti del deside-
rio non inquadrati in una rigida ortodossia cristiana caratteristici della prosa narra-
tiva lulliana. Nel primo suo romanzo, Evast, il padre del protagonista Blaquerna,
ha sposato la ricca e giovane Aloma per ubbidienza verso i genitori che mirano
a consolidare il patrimonio di famiglia e, anche se diventa un marito e un padre
esemplare, rimpiange sempre la vita contemplativa del monaco, cui ha dovuto ri-
nunciare. Quando Blaquerna a diciotto anni abbandona la casa paterna per seguire
il suo ideale superiore di perfezione, Evast crede che finalmente sia arrivato il mo-
mento di entrare in un istituto religioso e propone alla moglie di fare altrettanto.
Poiché ama teneramente il marito, Aloma vi si oppone con tenace risoluzione:

_ Senyor Evast, Déu tan solament sap tot alld que el cor de I'home pensa. E sapiau
per veritat que el meu cor no sostengué per jamai en ningun temps tanta de dolor i
de passi6 com ara quan contrasta al vostre voler, per qué tant fortment me costreny
Jo bon amor que jo us he hagut tots temps quan no obeixc al vostre voler, que aigua
del meu cor puja als meus ulls e los meus ulls s6n vergonyosos d'estar davant la vostra
preséncia e la consciéncia ab treball me fa pensar que sia defalliment alld en qué no ha
ninguna falta. E per ¢o, senyor, vos fag a saber que jo us responc segons ma voluntat
e mon orde. Ma voluntat me costreny i me déna passi6 quan jo no obeixc al vostre

425



LOLA BADIA

voler e fa’m avorrir lo departiment i allunyament que seria entre v6s e mi si en altre
orde entravem. I mal me seria lo vostre departiment per ¢o que el meu voler vos vol
tostemps haver e los meus ulls vos volen tostemps veure. I pesa'm molt a mi, en cert,
perqué no puc complir allé en queé lo vostre voler hauria plaer, del qual plaer seria
totstemps desconsolat e airat lo meu voler.*

Con questo discorso, emotivo ma perfettamente ragionato, la sposa riesce
a tenere accanto a sé il suo uomo, anche se al prezzo di osservare la continenza
per tutta la vita. Poiché nell’architettura del romanzo il discorso di Aloma so-
stiene il principio cristiano dell’indissolubilita del sacramento del matrimonio,
il suo amore umanissimo diventa eccezionalmente una nozione buona e bella
e Lullo le permette di esprimersi con tutta la forza del linguaggio dei poeti.
Aloma proclama, dunque, la sua volonta di possedere per sempre I’amato, fa-
cendo si che i suoi occhi lo abbiano presente in ogni momento. In seguito gli
sposi trovano il modo di far fruttare il loro amore in una dimensione superiore,
quella del servizio del prossimo, € investono tutto il loro patrimonio in opere
di carita diventando un modello di santita laica.

Allinizio del Libro delle meraviglieil giovane Felix parte alla scoperta ditutto
cio che entra in contraddizione con il vero e il giusto, allo scopo di compren-
dere le ragioni delle infinite perversioni presenti nel mondo. Il primo incontro
& con una bella fanciulla che pascola delle pecore in un luogo appartato. Felix
le chiede subito come mai faccia quel mestiere senza sentire paura nella soli-
tudine dei campi. Come osservo Marti de Riquer, quando mise a confronto il
viaggiatore e la fanciulla, Lullo aveva in mente lo schema della «pastorelay, il
poema dialogato della tradizione occitanica che inscena la seduzione —oil ten-
tativo di seduzione — di una giovane di umili natali da parte diun personaggio
che appartiene allanobilta cortigianae che solitamente si identifica col poeta’.

4« Signor Evast, solo Dio sa tutto cio che pensa il cuore dell'uomo. E sappiate in verita che il mio
cuore non sostenne mai per nessun tempo tanto dolore e tanta passione come ora quando si oppone al
vostro volere, per cui cosi fortemente mi stringe il buon amore che io ho avuto sempre per voi quando
non obbedisco al vostro volere, che 'acqua sale dal mio cuore ai miei occhi e i miei occhi si vergognano di
trovarsi in presenza vostra e la coscienza con angoscia mi fa pensare che sia una mancanza ci6 in cui non
& nessun fallo. E per questo, signore, vi faccio sapere che rispondo secondo la mia volonta e il mio or-
dine. La mia volonta mi stringe e mi fa soffrire quando non obbedisco al vostro volere e mi rende odiosa
la separazione e I'allontanamento che ci sarebbe fra voi e me se entrassimo in un altro ordine. E sarebbe
un male per me la vostra partenza, perché la mia volonta vi vuole avere in ogni istante e i miei occhi
vi vogliono vedere sempre. E mi affliggo molto, in verita, perché non posso portare a termine cio per cui
il vostro volere avrebbe piacere, un piacere che renderebbe per sempre sconsolato e iroso il mio volere»
(R. LruLw, Llibre d’Evast e Blaquerna, a curadiS. Gavmts, Barcellona, Barcino, 1947, vol. I, pp. 45-46).

5 Riquer sottolinea nel testo di Lullo I'aggettivo «azalta», “avvenente”, riferito alla pastora: si
tratta di un termine occitano imparentato col sostantivo «asalt, “compiacimento”, e il verbo «asaltar»,
“compiacersi”, “innamorarsi”, molto usati in lingua occitana e presenti anche in testi catalani di argo-
mento cortese, RIQUER, Letteratura catalana, cit., nota 3, I, pp. 294-296.

426

UN APPUNTO SU RAIMONDO LULLO E IL LETTERARIO

In alcune «pastorelas» antiche le giovani rifiutano le sollecitazioni erotiche
con squisita eleganza e dignita, com’® il caso della «pastora mestissa» che
finge di incontrare Marcabruno; quella lulliana, invece, proclama subito in
modo commovente la sua fede: essa non prova alcun timore, dice, perché
confida pienamente nella protezione di Dio. Felix riprende la sua strada con-
fortato dal coraggio della fanciulla, ma proprio allora arriva un lupo che la
uccide e la divora. Dopo una simile scossa il lettore condivide col personag-
gio il bisogno di ascoltare le parole di un eremita che fornisce la spiegazione
canonica del problema del male, con la quale Felix, che era rimasto sconvolto
e dubitava dell’esistenza di Dio, acquistera una comprensione pill raziona-
le e matura dell’onnipotenza e della provvidenza divine: una comprensione
suggerita da ragionamenti costruiti sull’Arte. Ecco come l'accenno sottinte-
so a un incontro galante, completamente scardinato dalla funzione cortese
convenzionale, & diventato uno strumento di persuasione del tutto nuovo, al
servizio, appunto, dell’Arte.

Si potrebbe proporre un censimento dei suggerimenti, accenni, ricordi o
ammiccamenti di fonte letteraria presenti negli scritti di Lullo, perché la let-
tura attenta della sua prosa fornisce molti spunti che confermano fino a che
punto tenesse presenti dei motivi della tradizione lirica e narrativa romanza €
si sforzasse di ricomporli, sfigurandoli e riciclandoli nel suo «nuovo» modo di
concepire il letterario. Lullo, infatti, attribuiva I'aggettivo «nuovo» ai saperi da
lui riveduti d’accordo col suo metodo di scoperta e conferma del vero. Scrisse
cosi, per esempio, una nuova astronomia, una nuova logica, una nuova geo-
metria. La Retorica nova, del 1302, vergata originalmente in catalano ma con-
servata solo in latino, traduce I'antica disciplina ereditata dai greci e dai romani
ai Principi e Regole dell’Arte. Si chiede, cosi, che cosa sia la parola, conforme-
mente alle nove Regole, che I'Arte riprende dalle categorie aristoteliche («quid,
de quo, quare, quantum, quale, in quo tempore, ubi, quomodo, cum quo»).
Arrivati al «quare», si introduce la distinzione fra la causa formale e la causa

finale della parola. Quest’ultima viene presentata in questi termini:

[tem verbum est propter finem. Finis autem verbi est ille per quem verba dicuntur, sicut
cum miles, qui desiderat habere equum regis, ipsi regi taliter persuadet: «Domine rex,
qui estis bonus et liberalis, propoter vestram bonitatem et liberalitatem vos requiro,
ut detis mihi equum vestrum, quatenus curm possim vobis servire in proelio». Finis
verborum est militis desiderium de habendo equuum, quia tale desiderium ipsum
movet ad regis dextrarium postulandum.®

6 «Inoltre la parola & a causa del suo fine. 1 fine della parola ¢ cio per cui diciamo le parole, come
quel cavaliere, che volendo ottenere un cavallo dal suo re, lo persuade cosi: “Signor re che siete buono
¢ liberale, per la vostra bonta e liberalita vi chiedo che mi diate un vostro cavallo acciocché vi possa ser-
vire nella guerra”. Il fine delle parole & il desiderio del cavaliere di possedere un cavallo, perché & questo

427



LOLA BADIA

Accanto al generico «equus», «dextrarius» (“destriero”) designa il cavallo
da guerra. Orbene, il trovatore provenzale Peire Vidal compose un notissimo
sirventese in cui chiede con disinvoltura al suo signore un cavallo, col quale si
vanta di poter diventare il piti temuto dei guerrieri e il piti amato dalle dame:

Drogoman senher, sieu agues bon destrier,
en fol plag foran intrat tuich mei guerrier:
qu’aqui mezeis quant hom lor mi mentau
mi temon plus que cailla esparvier,

e no prezon lor vida un denier,

tan mi sabon fer e selvatg’e brau.”

L'illustrazione della causa finale della parola evoca inaspettatamente un
poema famoso, assunto a emblema della richiesta persuasiva di un dono. I
curatori della recente traduzione catalana annotata della Retorica nova hanno
saputo rilevare questo sapido particolare. Preparando I'edizione critica del Li-
bro delle meraviglie & emersa, fra altri svariati suggerimenti, quest’altra presenza
appena velata della parola dei trovatori: il re che si meraviglio del volare del
falco, perché «informav, cioé significa, «un volere gradevole», come l'allodola
che oblia se stessa e si lascia cadere per la dolcezza che le invade il cuore nel
poema arcinoto di Bernart de Ventadorn:

Can vei la lauzeta mover

de joi sas alas contra-| rai,
que s’oblida’e-s laissa chazer
per la doussor c’al cor li vai,
ai! tan grans enveya m’en ve
de cui qu’eu veya jauzion,
meravilhas ai, car desse

lo cor de dezirer no-m fon.?

Vediamo, pero, in quale contesto Lullo trasfiguri il famoso segno parlante
della «fina amor» di Bernart de Ventadorn in una figura della volonta rapace di
un re, che vede se stesso nel volo implacabile e preciso del falco pellegrino:

desiderio quello che lo muove a chiedere un destriero al re» (R. LLuLL, Retorica nova, a cura di J. BATALLA,
L. CaBrE e M. Orrin, Turnhout - Santa Coloma de Queralt, Brepols - Obrador Edéndum, 2006, p. 197).
7 «Drogomanno, signore, se avessi buon destriero / i mei nemici sarebbero a mal partito, / ché,
non appena a loro son nominato / mi temono pit che quaglia lo sparviero: / la loro vita non stimano
un danaro / sapendomi crudele, fiero e spietato», La poesia dell’antica Provenza, a cura di G. SANSONE
Milano, Guanda, 1986, vol. II, pp. 370-371. ,
®  «Quando vedo I'allodola battere / gioiosa le ali contro il raggio, / che s’oblia e si lascia cadere /
per la dolcezza che le viene in cuore, / ahi! cosi grande I'invidia mi prende / di chiunque a me sembri
felice, che stupisco perché d'un sol colpo / non mi fonde per la brama il cuore, ivi, I, pp. 196-199.

428

UN APPUNTO SU RAIMONDO LULLO E IL LETTERARIO

Era un rei qui tot jorn anava a la caga e passava sovén per un lloc erm on estava un
sant ermita. Aquell ermita se meravellava del rei com podia tant amar la caca e lo rei
moltes vegades se meravellava de I'ermita com podia estar sol ne viure en tan aspra
via. Un dia s’esdevenc que lo rei hac pres un agro6 ab un falcé pelegri prés d’aquell
lloc on I'ermita estava. Aquell rei, en preséncia de I'ermit3, lloava lo falcé com tan bé
havia presl'agro; e meravelld’s del volar del falcé, car vijares li era que volas molt més
que negun falcé. Dementre que lo rei se meravellava e parlava de sa caga, I'ermita,
qui ofa les paraules del rei, dix al rei aquestes paraules:

— Sényer rei, gran meravella me dé de vostres paraules e de vostra vida, car molt
pus semblant cosa és que el pobol deja lloar rei de justicia, caritat, saviesa e de bon
regiment, que rei lloar falc6 de son volar.

— Ermita — dix lo rei —, lo plaser que jo he en lo volar del falcé, és con la mia volentat
n’ha plaser en quant per lo volar enforma voler agradable semblant a la volentat.

— Ermita — dix lo rei —, jo em meravell de tu com pots estar sols e fer tan aspra vida.

— Rei, - dix I'’ermita —, jo em meravell de tu com pots estar sols, sens ofici de rei; car
ofici de rei és que estia ab homens e que sos pensaments sien ab Déu, justicia e bon
regiment; e tu estas rei, mas no estas en ofici de rei, ans estas ab coses dessemblants
a rei, ¢o és saber, bisties, vans pensaments, que a ofici de rei son dessemblants.®

Le meraviglie da cui prende nome il libro, il cui protagonista ¢ Felix, non
hanno niente a che vedere con I'universo delle favole né con oggetti o racconti
provenienti da paesi lontani ed esotici, ma designano invece un ampio ven-
taglio di situazioni che producono la sorpresa e la perplessita di personaggi
molto diversi, per il fatto di entrare in contraddizione con le aspettative che
essi stessi si sono formati. Per questo le meraviglie lulliane possono essere sia
positive che negative, e si prestano allo scambio dei punti di vista e al capovol-
gimento delle interpretazioni. L'eremita del brano riportato si scandalizza per-

9 «Eraun re che andava sempre a caccia e passava spesso per un eremo dove stava un santo ere-
mita. Quell’eremita si meravigliava del re, come potesse amare tanto la caccia, e il re si meravigliava
sovente dell’eremita, come potesse stare da solo e vivere in cosi aspra vita. Un giorno successe che il
re prese un airone con un falco pellegrino vicino al luogo in cui stava l'eremita. Quel re, in presenza
dell’eremita, lodava il falco perché aveva preso cosi bene l'airone; e si meraviglid del volare del falco,
perché gli sembrava che volasse molto di pit di ogni altro falco. Mentre il re si meravigliava e parlava
della sua caccia, 'eremita, che sentiva le parole del re, gli disse:

— Signore re, mi meraviglio molto delle vostre parole e della vostra vita, perché & cosa molto pit
consimile che il popolo debba lodare il re per giustizia, caritd, sapienza e per buon governo, che il re
lodare il falco per il suo volare.

_ Eremita — disse il re — provo piacere per il volare del falco perché ne sente piacere la mia volonta,
in quanto informa un volere gradevole simile alla volonta.

— Eremita — disse il re — io mi meraviglio di te, come puoi stare da solo e fare cosi aspra vita.

_ Re - disse 'eremita -, io mi meraviglio di te, come puoi stare da solo, senza il dovere del re; per-
ché il dovere del re & che sia in compagnia degli uomini e che i suoi pensieri siano con Dio, la giustizia
e il buon governo; e tu sei re ma non sei nel dovere del re, perché sei in compagnia di cose dissimili dal
re, cioé le bestie, i pensieri vani, che sono dissimili dal dovere del re» (R. LruLt, Félix o Llibre de Meravel-
les, in Obres Selectes, a cura di A. BONNER, Palma di Maiorca, Moll, 1989, vol. II, pp. 279-280).

429



LOLA BADIA

Accanto al generico «equus», «dextrarius» (“destriero”) designa il cavallo
da guerra. Orbene, il trovatore provenzale Peire Vidal compose un notissimo
sirventese in cui chiede con disinvoltura al suo signore un cavallo, col quale si
vanta di poter diventare il piti temuto dei guerrieri e il pitt amato dalle dame:

Drogoman senher, s’ieu agues bon destrier,
en fol plag foran intrat tuich mei guerrier:
qu’aqui mezeis quant hom lor mi mentau
mi temon plus que cailla esparvier,

e no prezon lor vida un denier,

tan mi sabon fer e selvatg’e brau.”

Lillustrazione della causa finale della parola evoca inaspettatamente un
poema famoso, assunto a emblema della richiesta persuasiva di un dono. I
curatori della recente traduzione catalana annotata della Retorica nova han1:10
saputo rilevare questo sapido particolare. Preparando I'edizione critica del Li-
bro delle meraviglie & emersa, fra altri svariati suggerimenti, quest’altra presenza
appena velata della parola dei trovatori: il re che si meraviglid del volare del
falco, perché «informay, cioé significa, «un volere gradevole», come I'allodola

che oblia se stessa e si lascia cadere per la dolcezza che le invade il cuore nel
poema arcinoto di Bernart de Ventadorn:

Can vei la lauzeta mover

de joi sas alas contra-| rai,
que s’oblida’e-s laissa chazer
per la doussor c’al cor li vai,
ai! tan grans enveya m’en ve
de cui qu’eu veya jauzion,
meravilhas ai, car desse

lo cor de dezirer no-m fon.?

Vediamo, perc‘)T in quale contesto Lullo trasfiguri il famoso segno parlante
della «fina amor» di Bernart de Ventadorn in una figura della volonta rapace di
un re, che vede se stesso nel volo implacabile e preciso del falco pellegrino:

iescldeml) quello chF lo muove a chiedere un destriero al re» (R. LruL, Retorica nova, a cura di J. BataLLa,
: A:;RE«;:) ll\./;gi)::;, 'gu:?hc;ut - Santa Cgll)oma de Q\-Jeralt,.Brepols - Obrador Edéndum, 2006, p. 197). ’
LTl » signore, se avessi buon dfstnero / 1rf1ei nemici sarebbero a mal partito, / ché,
PP 0ro son nominato / mi temono pit che quaglia lo sparviero: / la loro vita non stimano

un danaro / sapendomi crudele, fiero e spi i
. : spietaton, La poesia dell’anti, i
iy G e ot Teiee j2 antica Provenza, a cura di G. SANSONE,
s ) -
«Quando vedo I'allodola battere / gioiosa le ali contro il raggio, / che s’oblia e si lascia cadere /

?elr la dﬁlcezza.che le vierlxe in cuore, / ahi! cosi grande I'invidia mi prende / di chiunque a me sembri
elice, che stupisco perché d'un sol colpo / non mi fonde per la brama il cuore», ivi, | PP 196-199

428

UN APPUNTO SU RAIMONDO LULLO E IL LETTERARIO

Era un rei qui tot jorn anava a la caga e passava sovén per un lloc erm on estava un
sant ermita. Aquell ermita se meravellava del rei com podia tant amar la caca e lo rei
moltes vegades se meravellava de I'ermitd com podia estar sol ne viure en tan aspra
via. Un dia s’esdevenc que lo rei hac pres un agré ab un falcé pelegri prés d’aquell
lloc on I'ermita estava. Aquell rei, en preseéncia de I'ermita, lloava lo falcé com tan bé
havia pres 'agré; e meravella’s del volar del falco, car vijares li era que volas molt més
que negun falcé. Dementre que lo rei se meravellava e parlava de sa caga, 'ermita,
qui oia les paraules del rei, dix al rei aquestes paraules:

— Sényer rei, gran meravella me dé de vostres paraules e de vostra vida, car molt
pus semblant cosa és que el pobol deja lloar rei de justicia, caritat, saviesa e de bon
regiment, que rei lloar falc6 de son volar.

_ Ermita — dix lo rei —, lo plaser que jo he en lo volar del falcé, és con la mia volentat
n’ha plaser en quant per lo volar enforma voler agradable semblant a la volentat.

— Ermita — dix lo rei —, jo em meravell de tu com pots estar sols e fer tan aspra vida.
— Rei, — dix I’ermita —, jo em meravell de tu com pots estar sols, sens ofici de rei; car
ofici de rei és que estia ab homens e que sos pensaments sien ab Déu, justicia e bon
regiment; e tu estas rei, mas no estas en ofici de rei, ans estas ab coses dessemblants
a rei, co és saber, bisties, vans pensaments, que a ofici de rei sén dessemblants.?

Le meraviglie da cui prende nome il libro, il cui protagonista € Felix, non
hanno niente a che vedere con I'universo delle favole né con oggetti o racconti
provenienti da paesi lontani ed esotici, ma designano invece un ampio ven-
taglio di situazioni che producono la sorpresa e la perplessita di personaggi
molto diversi, per il fatto di entrare in contraddizione con le aspettative che
essi stessi si sono formati. Per questo le meraviglie lulliane possono essere sia
positive che negative, e si prestano allo scambio dei punti di vista e al capovol-
gimento delle interpretazioni. L'eremita del brano riportato si scandalizza per-

9 «Eraun re che andava sempre a caccia e passava spesso per un eremo dove stava un santo ere-
mita. Quell’eremita si meravigliava del re, come potesse amare tanto la caccia, e il re si meravigliava
sovente dell’eremita, come potesse stare da solo e vivere in cosi aspra vita. Un giorno successe cheil
re prese un airone con un falco pellegrino vicino al luogo in cui stava I’eremita. Quel re, in presenza
dell’eremita, lodava il falco perché aveva preso cosi bene 'airone; e si meraviglio del volare del falco,
perché gli sembrava che volasse molto di pit1 di ogni altro falco. Mentre il re si meravigliava e parlava
della sua caccia, I’eremita, che sentiva le parole del re, gli disse:

- Signore re, mi meraviglio molto delle vostre parole e della vostra vita, perché ¢ cosa molto piu
consimile che il popolo debba lodare il re per giustizia, carita, sapienza e per buon governo, che il re
lodare il falco per il suo volare.

— Eremita — disse il re — provo piacere per il volare del falco perché ne sente piacere la mia volonta,
in quanto informa un volere gradevole simile alla volonta.

_ Eremita — disse il re — io mi meraviglio di te, come puoi stare da solo e fare cosi aspra vita.

— Re - disse 'eremita —, io mi meraviglio di te, come puoi stare da solo, senza il dovere del re; per-
ché il dovere del re ¢ che sia in compagnia degli uomini e che i suoi pensieri siano con Dio, la giustizia
e il buon governo; e tu sei re ma non sei nel dovere del re, perché sei in compagnia di cose dissimili dal
re, cioé le bestie, i pensieri vani, che sono dissimili dal dovere del re» (R. LLuLt, Félix o Llibre de Meravel-
les, in Obres Selectes, a cura di A. BONNER, Palma di Maiorca, Moll, 1989, vol. 11, pp. 279-280).

429



te

LOLA BADIA

ché il re perde il tempo andando a caccia col suo bel falco invece di occuparsi di
governare d’accordo con la giustizia, mentre il re non capisce come egli riesca
a vivere stentatamente nella solitudine dell’eremo.

Cercando di scagionarsi, il re trova un modo apparentemente irreprensi-
bile di descrivere il piacere della caccia: meravigliandosi della bellezza del volo
del suo falco, coglie un segno, un emblema di un «volere gradevole», che &
simile alla sua volonta, rapace quanto il falco che ha appena fulminato I'airo-
ne. Nel dialogo fra i due, la solitudine contemplativa dell’eremita finisce col
trasmutarsi nella solitudine perversa del re, che & solo perché non convive con
I'esercizio del suo dovere di sovrano, cioé «stare con gli uomini e che i suoi pen-
sieri siano con Dio, la giustizia e il buon governo». Cosi facendo il re diventa
dissimile a se stesso e simile alle bestie e alle cose vane, come il falco e il «vo-
lere gradevole» che il re legge nel suo volo micidiale, un ricordo trasfigurato
di quello che Bernart de Ventadorn vide nell’abbandono infinitamente felice
dell’allodola, «que-s laissa chazer per la doussor c’al cor li vai». Il capitolo 85 del
Libro delle meraviglie, dove leggiamo I'incontro fra il re e I'eremita, parla «Della
similitudine e della dissimilitudine», due concetti contrari che sostengono i ra-
gionamenti che mirano a sciogliere e a spiegare le meraviglie lulliane d’accor-
do con il buono e il giusto.

La «nuova letteratura» costringe il lettore a esercitare I'ingegno in un conti-
nuo intrecciarsi di spunti mondani ammalianti con le corrispondenti indicazio-
ni implacabilmente correttive, avvalendosi degli stimoli piu svariati, inventati
perl'occasione o presi da fonti attestabili. Cimentarsi a rintracciare queste fonti
e a descrivere i modi della metamorfosi che subiscono all'interno del discorso
che costruisce Raimondo ¢ un’attivita che non si addice per nulla alla funzione
educativa che egli attribuiva al letterario. Lullo s sarebbe meravigliato dolo-
rosamente di noi lettori del XxI secolo che, invece di lasciarci guidare verso la
prima intenzione dall’insieme armonico del suo discorso cosi ben articolato,
ci meravigliamo dei segni, delle immagini e delle singole parole che riprende
dalla tradizione, ostinatamente impegnati a farlo rientrare nelle nostre storie
della letteratura.

430




MULTAS PER GENTES
Omaggio a Giorgio Faggin

a cura di Marco Prandoni e Gabriele Zanello

Il presente volume ¢ stato pubblicato con il contributo di:

Elvia e Federico Faggin

Istituto di Storia sociale e religiosa di Gorizia

Dipartimento di Romanistica dell’Universita di Salisburgo
Nederlands Literair Productie- en Vertalingenfonds di Amsterdam
Istitut Ladin Micura de Rii di San Martino in Badia

Soci Fondatori dell’ Associazione culturale Italia-Olanda-Fiandre

© Copyright dicembre 2009

11 Poligrafo casa editrice srl

35121 Padova

piazza Eremitani - via Cassan, 34
tel. 049 8360887 - fax 049 8360864
e-mail casaeditrice@poligrafo.it

ISBN 978-88-7115-392-6



