
II SIMPOSIO INTERNACIONAL SOBRE MÍSTICAS Y HETERODOXIAS RELIGIOSAS 
 

Compromisos y complicidades. Los lazos entre política y 
espiritualidad a los ojos de la antropología del siglo XXI 

 
Josep Roca Guerrero (Universitat Autònoma de Barcelona) josepinuit@gmail.com 

Mikel Ortiz (Universidad de Barcelona) andremairu@yahoo.es 
 
 
Resumen 
En buena medida, el móvil para indagar los lazos entre política y espiritualidad se 
desprende de que la mayor parte de la bibliografía existente sigue anclada a un retrato 
de las nuevas formas de espiritualidad basado en su carácter líquido e individualista 
(Beck, 2010), arraigado a las lógicas del mercado (Carrette & King, 2005) donde el 
religious seeker sencillamente es entendido desde la lógica de la vorágine consumista 
(Roof, 2001). Esas asunciones no agotan la explicación del fenómeno. Por eso es 
oportuno profundizar en la cuestión realizando un análisis que ayude a entender en su 
complejidad los lazos entre la espiritualidad y el cambio social, especialmente cuando 
ambiciona ser radical. La intención es explorar el papel de estos actores sociales 
autodenominados espirituales, devolviéndoles la presunción de un carácter agente -al 
menos parcial- en su proceso de cambio interior y en su participación política. 
 
 
Asunto, estado de la cuestión y objetivos 
The People of the Sierra de Julian Pitt-Rivers (1989), con todas las virtudes y los 
defectos de las monografías clásicas británicas, tiene el encanto de que trata de 
“nosotros”. Las antropólogas y los antropólogos del estado español tenemos la 
oportunidad de vernos como los “otros”, si no los salvajes, al menos los primitivos o lo 
que más se le parecía por Europa en los años 50, a juicio del etnólogo formado en Eton. 
De este libro la cita que sigue Michael Taussig en su ensayo sobre el secreto público, 
cuando apuntaba que a Pitt-Rivers se le olvidó mencionar en su trabajo, o quizá, más 
exactamente, pasó de puntillas sobre el hecho que Grazalema había sido un enclave del 
anarquismo rural andaluz, antes del silencio impuesto por el franquismo. Es así como 
la cita de Pitt Rivers que Taussig recupera adquiere toda su significación: “La distinción 
entre política y religión, conforme a la concepción que tiene nuestra sociedad hoy, 
carece de validez antropológica”. 
 
Esta percepción de Pitt Rivers, canónica de hecho entre quienes pretenden estudiar las 
sociedades “primitivas” (recuérdense las definiciones de Tylor), pero aplicada a una 
sociedad europea de mediados del siglo XX, nos permite introducir esta propuesta de 
mesa temática como una invitación a poner en común investigaciones en curso que 
exploren los lazos entre política y espiritualidad. Es cierto que la convergencia del afán 
de la mirada holística de la antropología con las limitaciones de las miradas reales de 
antropólogos y antropólogas sobre el terreno nos lleva a veces a hacer asociaciones 
precipitadas. Pero también es verdad que estimulan la comparación imprescindible 
para acercarse a la muldimensionalidad y a la diversidad de la experiencia humana.  
Planteamos explorar los sustratos comunes, armoniosos o antitéticos, tejidos por los 
grupos culturales entre la creencia en una justicia más allá de la vida y la esperanza en 
una transformación social. Es bien sabido que, ya antes de Marx, las ciencias sociales 
han tendido a establecer un vínculo estructural en la comprensión de la religión y las 
concepciones políticas de una sociedad o de un grupo social, sea como mistificación, en 
el sentido marxista, sea como mecanismo adaptativo, tal como la ve la ecología cultural 
o de cualquier otra manera. En todo caso, las afinidades o las conexiones que puedan 
existir entre política y espiritualidad tienen que ponerse a prueba empíricamente. El 
panel espera ser un espacio donde se expongan casos que ayuden a pensar sobre la 



dimensión política de la espiritualidad y viceversa en las sociedades actuales, marcadas 
por la globalización. 
 
La antropología catalana ha hecho contribuciones en esta dirección. Horta, en De la 
mística a les barricades (2003), exploró las conexiones entre el espiritismo y el 
anarquismo en Barcelona   entre finales del siglo XIX y la Guerra Civil. En el libro-
homenaje a Joan Prat, Delgado (2012) habla de “la toma de conciencia” para establecer 
puentes entre los relatos de incorporación a la militancia comunista en el bajo 
franquismo (1965-1977) y los procesos de conversión espiritual. Ahora bien, esa 
denuncia de las concomitancias místicas del marxismo ortodoxo no hizo sino complicar 
más las cosas en cuanto al desdibujamiento de los límites que permitían distinguir el 
marxista de otros entusiasmos militantes, pero de motivación y finalidad 
trasmundanas.  
 
En efecto, a partir de mediados de los 60, el izquierdismo contracultural abandonó casi 
por completo el pensamiento dialéctico y el materialismo para abandonarse a un 
lenguaje en que era fácil reconocer preocupaciones y actitudes típicas de la escatología 
judeocristiana. Podría hacerse una cierta génesis de ese proceso, y encontrar sus 
ascendentes clave en la incorporación de elementos procedentes del mesianismo de la 
teoría crítica alemana, derivado de fuentes judaicas –Benjamin, Adorno, Horkheimer, 
Marcuse...– o cristianas –Bloch. Se trataría del abandono del aporte de Engels por los 
teóricos de la Escuela de Frankfurt, que habrían impuesto su predilección por un 
marxismo acientífico, esotérico, antimaterialista, reductor del pensamiento de Marx a 
una mera crítica de la alienación (Bermudo, 1979). A partir de esas fuentes –
revelacionismo protestante, anarcoiluminismo, marxismo irracionalizado–. el 
izquierdismo contracultural de los 60 renunciará a la crítica científica en favor de una 
denuncia moralista del capitalismo, cuyo derrocamiento debía pasar por una revolución 
que era más cultural que social y que debía priorizar una transformación interior de los 
individuos. Se cumple de este modo ese trayecto que va de la ética protestante al bazar 
psicodélico y, más tarde, a la ascética revolucionaria de izquierdas, más deudora esta 
última de la piedad y la angustia puritanas, con su obsesión por la depravación humana 
y su nostalgia de la inocencia perdida. 
 
A partir de ahí se pasaba a una concepción de la revolución dependiente cada vez más 
de una reconversión íntima de los individuos, lo que incorporaba al dialecto político 
constantes alusiones a la “coherencia” e “integridad personales”, al “compromiso 
personal”, a la “autorealización”, todo ello incluyendo ingredientes escatológicos que 
llamaban a la “construcción de un mundo nuevo”. En este contexto, la toma de 
conciencia se entendía cada vez más como una revelación psicológica del yo inmanente, 
lo que la que la contracultura llamaba awareness, es decir “despertar”, “lucidez”, etc. El 
resultado: algo así un marxismo al servicio del advenimiento de la Era de Acuario, que 
ha seguido por ese camino para desembocar en esa especie de subjetivismo 
comunitarista o de comunitarismo subjetivista que encontramos luego en los 
movimientos antiglobalización y, más cerca, en movilizaciones como –veremos– las del 
15M español. Se invierte en ello una retórica basada mucho más en la emoción y su 
espectáculo que en las ideas. Todavía más, se lleva a las últimas consecuencias una 
lógica del concernimiento personal típicamente cristiana y que tiene no poco de 
patología nerviosa: la convicción de que yo soy el centro del mundo y de todo lo que 
sucede a mi alrededor de un modo u otro debe importarme y concitarme a la acción, 
puesto que eso que ocurre en torno mío requiere de mi intervención, la está esperando:  
ese mundo me necesita.  
 
En todos los casos, la noción de “toma de conciencia” asumía ya abiertamente su 
naturaleza de un desvelamiento dramático de la Verdad, en un sentido indistinguible 
del que reconocería la tradición revelacionista cristiana. De ahí que un teórico de la 
teología radical como Harvey Cox no dude en equiparar lo que él llama neomísticos con 



los nuevos militantes (Cox, 1983: 117-137), exponentes de lo que llama “teología de la 
yuxtaposición” y variables al fin de una idéntica lucidez sobre la naturaleza de los 
tiempos y lo urgente de una transformación de la vida, y de una vida que siempre 
empieza y acaba siendo vida personal. Otro ejemplo de ello lo tendríamos en la 
manera como la toma de conciencia cobra un valor diferente cuando se asume por 
pedagogías “liberadoras”, orientadas al desvelamiento de una verdad que había 
permanecido oculta y que tenía esclavizado a quien debe ser formado,léase renovado.  
 
Esa concomitancia entre política y espiritualidad, que tiene precedentes pero que 
irrumpe con fuerza y se generaliza a finales de los 60 del siglo pasado, no ha dejado de 
confirmarse, e incluso de intensificarse. Véase, como ejemplo cercano, el trabajo de 
Clot & Griera (2019), partiendo del ejemplo de las meditaciones colectivas frente al 
Parlament de Catalunya en el 2011 y el 2015, sobre el carácter político que puede tomar 
la espiritualidad cuando se deja ver e irrumpe en las calles. Y es que no se pueden 
entender movilizaciones como el mencionado 15M o incluso el procés independentista 
catalán sin entender el papel no solo de las místicas sociales New Age, sino la presencia 
activa de la Iglesia a través de organizaciones en que, en Catalunya, se disfraza de nueva 
espiritualidad modo social, como Vivarium, Cristianisme i Justícia, Audir... O 
personajes como Teresa Forcadas o Arcadi Oliveras. Vivarium, Cristianisme i Justícia, 
Audir. la línia de la editorial Fragmenta.  
 
Tenemos también ahí la incorporación de prácticas y discursos terapéuticos,, también 
de matriz espiritualista, tomados de la obra de Arnold Mindell, un neojunguiano 
reconvertido en referente de la llamada "gestión terapeútica" de lo que hasta hace unos 
años eran movimientos sociales u organizaciones de ayuda mútua. "Democracia 
profunda", "trabajo de procesos", "curación holística", "energía organizacional", 
"cuerpo del sueño", "trabajo mundial"..., forman un entramado conceptual 
soteriológico a disposición de un nuevo subjetivismo que busca fuentes espirituales en 
la lucha por el cambio social (Cornejo &  Blázquez, 2013; Maluf, 1999).  
 
 
 
Bibliografía 
Bermudo, J.M. (1979). Engels contra Marx. El antiengelianismo en el marxismo 
eurooccidental. Ediciones de la Universidad de Barcelona. 
Beck, U. (2010). A God of one's own: Religion's capacity for peace and potential for 
violence. Polity. 
Carrette, J. R., & King, R. (2005). Selling spirituality: The silent takeover of religion. 
Psychology Press. 
Clot-Garrell, A., & Griera, M. (2019). Beyond narcissism: Towards an analysis of the 
public, political and collective forms of contemporary spirituality. Religions, 10(10). 
Cornejo Valle, M. C., &  Blázquez Rodríguez, M.. (2013). La convergencia de salud y 
espiritualidad en la sociedad postsecular. Las terapias alternativas y la constitución del 
ambiente holístico. Antropología Experimental, (13). 
Cox, H. (1983). Las fiestas de locos,Taurus. 
Delgado, M. (1996). Religiones. In Ensayos de antropología cultural: Homenaje a 
Claudio Esteva-Fabregat (pp. 196-203). Ariel. 
Fedele, A., & Knibbe, K. E. (Eds.). (2013). Gender and power in contemporary 
spirituality: Ethnographic approaches (Vol. 26). Routledge. 
Fedele, A., & Knibbe, K. E. (Eds.). (2020). Secular societies, spiritual selves?: the 
gendered triangle of religion, secularity and spirituality. Routledge. 
Horta, G. (2003). De la mística a las barricadas, Proa. 
Maluf, S. W. (1999). Antropologia, narrativas e a busca de sentido. Horizontes 
antropológicos, 5, 69-82. 
Pitt-Rivers, J. (1989). Grazalema: un pueblo de la Sierra. Madrid: Editorial Alianza. 
Prat, J. (2012). Els nous imaginaris cultural, Universitat Rovira i Virgili.  



Roof, W. C. (2001). Spiritual marketplace: Baby boomers and the remaking of 
American religion. Princeton University Press. 
Taussig, M. (2010). Desfiguraciones. El secreto y la labor de lo negativo. Fineo. 
Woodhead, L., & Heelas, P. (Eds.). (2000). Religion in modern times: An interpretive 
anthology (pp. 307-341). Oxford: Blackwell. 


