Il SIMPOSIO INTERNACIONAL SOBRE MISTICAS Y HETERODOXIAS RELIGIOSAS

Compromisos y complicidades. Los lazos entre politica y
espiritualidad a los ojos de laantropologia del siglo XXI

Josep Roca Guerrero (Universitat Autonoma de Barcelona) josepinuit@gmail.com
Mikel Ortiz (Universidad de Barcelona) andremairu@yahoo.es

Resumen

En buena medida, el movil para indagar los lazos entre politica y espiritualidad se
desprende de que la mayor parte de la bibliografia existente sigue anclada a un retrato
de las nuevas formas de espiritualidad basado en su caracter liquido e individualista
(Beck, 2010), arraigado a las logicas del mercado (Carrette & King, 2005) donde el
religious seeker sencillamente es entendido desde la logica de la voragine consumista
(Roof, 2001). Esas asunciones no agotan la explicacion del fenémeno. Por eso es
oportuno profundizar en la cuestién realizando un anélisis que ayude a entender en su
complejidad los lazos entre la espiritualidad y el cambio social, especialmente cuando
ambiciona ser radical. La intenciéon es explorar el papel de estos actores sociales
autodenominados espirituales, devolviéndoles la presuncion de un caracter agente -al
menos parcial- en su proceso de cambio interior y en su participacién politica.

Asunto, estado de la cuestion y objetivos

The People of the Sierra de Julian Pitt-Rivers (1989), con todas las virtudes y los
defectos de las monografias clasicas britinicas, tiene el encanto de que trata de
“nosotros”. Las antropdlogas y los antropdlogos del estado espafiol tenemos la
oportunidad de vernos como los “otros”, si no los salvajes, al menos los primitivos o lo
que mas se le parecia por Europa en los afos 50, a juicio del etnologo formado en Eton.
De este libro la cita que sigue Michael Taussig en su ensayo sobre el secreto publico,
cuando apuntaba que a Pitt-Rivers se le olvid6 mencionar en su trabajo, o quiza, mas
exactamente, pas6 de puntillas sobre el hecho que Grazalema habia sido un enclave del
anarquismo rural andaluz, antes del silencio impuesto por el franquismo. Es asi como
la cita de Pitt Rivers que Taussig recupera adquiere toda su significacion: “La distincion
entre politica y religion, conforme a la concepciéon que tiene nuestra sociedad hoy,
carece de validez antropolégica”.

Esta percepcidén de Pitt Rivers, canoénica de hecho entre quienes pretenden estudiar las
sociedades “primitivas” (recuérdense las definiciones de Tylor), pero aplicada a una
sociedad europea de mediados del siglo XX, nos permite introducir esta propuesta de
mesa tematica como una invitacion a poner en comun investigaciones en curso que
exploren los lazos entre politica y espiritualidad. Es cierto que la convergencia del afan
de la mirada holistica de la antropologiacon las limitaciones de las miradas reales de
antropologos y antropologas sobre el terreno nos lleva a veces a hacer asociaciones
precipitadas. Pero también es verdad que estimulan la comparacién imprescindible
para acercarse a la muldimensionalidad y a la diversidad de la experiencia humana.

Planteamos explorar los sustratos comunes, armoniosos o antitéticos, tejidos por los
grupos culturales entre la creencia en una justicia mas alla de la vida y la esperanza en
una transformacion social. Es bien sabido que, ya antes de Marx, las ciencias sociales
han tendido a establecer un vinculo estructural en la comprension de la religion y las
concepciones politicas de una sociedad o de un grupo social, sea como mistificacion, en
el sentido marxista, sea como mecanismo adaptativo, tal como la ve la ecologia cultural
o de cualquier otra manera. En todo caso, las afinidades o las conexiones que puedan
existir entre politica y espiritualidad tienen que ponerse a prueba empiricamente. El
panel espera ser un espacio donde se expongan casos que ayuden a pensar sobre la



dimension politica de la espiritualidad y viceversa en las sociedades actuales, marcadas
por la globalizacion.

La antropologia catalana ha hecho contribuciones en esta direccion. Horta, en De la
mistica a les barricades (2003), explor6 las conexiones entre el espiritismo y el
anarquismo en Barcelona entre finales del siglo XIX y la Guerra Civil. En el libro-
homenaje a Joan Prat, Delgado (2012) habla de “la toma de conciencia” para establecer
puentes entre los relatos de incorporaciéon a la militancia comunista en el bajo
franquismo (1965-1977) y los procesos de conversion espiritual. Ahora bien, esa
denuncia de las concomitancias misticas del marxismo ortodoxo no hizo sino complicar
mas las cosas en cuanto al desdibujamiento de los limites que permitian distinguir el
marxista de otros entusiasmos militantes, pero de motivaciéon y finalidad
trasmundanas.

En efecto, a partir de mediados de los 60, el izquierdismo contracultural abandoné casi
por completo el pensamiento dialéctico y el materialismo para abandonarse a un
lenguaje en que erafécil reconocer preocupaciones y actitudes tipicas de la escatologia
judeocristiana. Podria hacerse una cierta génesis de ese proceso, y encontrar sus
ascendentes clave en laincorporacion de elementos procedentes del mesianismo de la
teoria critica alemana, derivado de fuentes judaicas —Benjamin, Adorno, Horkheimer,
Marcuse...— o cristianas —Bloch. Se trataria del abandono del aporte de Engels por los
tedricos de la Escuela de Frankfurt, que habrian impuesto su predileccién por un
marxismo acientifico, esotérico, antimaterialista, reductor del pensamiento de Marx a
una mera critica de la alienacion (Bermudo, 1979). A partir de esas fuentes —
revelacionismo protestante, anarcoiluminismo, marxismo irracionalizado—. el
izquierdismo contracultural de los 60 renunciara a la critica cientifica en favor de una
denuncia moralista del capitalismo, cuyo derrocamiento debia pasar por una revolucion
que era mas cultural que social y que debia priorizar una transformacion interior de los
individuos. Se cumple de este modo ese trayecto que va de la ética protestante al bazar
psicodélico y, més tarde, a la ascética revolucionaria de izquierdas, mas deudora esta
ultima de la piedad y la angustia puritanas, con su obsesion por la depravacién humana
y su nostalgia de la inocencia perdida.

A partir de ahi se pasaba a una concepcion de la revolucion dependiente cada vez mas
de una reconversion intima de los individuos, lo que incorporaba al dialecto politico
constantes alusiones a la “coherencia” e “integridad personales”, al “compromiso
personal”, a la “autorealizacién”, todo ello incluyendo ingredientes escatologicos que
llamaban a la “construccién de un mundo nuevo”. En este contexto, la toma de
conciencia se entendia cada vez mas como una revelacion psicoldgica del yo inmanente,
lo que la que la contracultura llamaba awareness, es decir “despertar”, “lucidez”, etc. El
resultado: algo asi un marxismo al servicio del advenimiento de la Era de Acuario, que
ha seguido por ese camino para desembocar en esa especie de subjetivismo
comunitarista o de comunitarismo subjetivista que encontramos luego en los
movimientos antiglobalizacion y, mas cerca, en movilizaciones como —veremos— las del
15M espaiiol. Se invierte en ello una retérica basada mucho mas en la emocion y su
espectaculo que en las ideas. Todavia maés, se lleva a las Gltimas consecuencias una
logica del concernimiento personal tipicamente cristiana y que tiene no poco de
patologia nerviosa: la conviccion de que yo soy el centro del mundo y de todo lo que
sucede a mi alrededor de un modo u otro debe importarme y concitarme a la accion,
puesto que eso que ocurre en torno mio requiere de mi intervencion, la esta esperando:
ese mundo me necesita.

En todos los casos, la nocion de “toma de conciencia” asumia ya abiertamente su
naturaleza de un desvelamiento dramatico de la Verdad, enun sentido indistinguible
del que reconoceria la tradiciéon revelacionista cristiana. De ahi que un teérico de la
teologia radical como Harvey Cox no dude en equiparar lo que él llama neomisticos con



los nuevos militantes (Cox, 1983: 117-137), exponentes de lo quellama “teologia de la
yuxtaposicién” y variables al fin de una idéntica lucidez sobre la naturaleza de los
tiempos y lo urgente de una transformacion de la vida, y de una vida que siempre
empieza y acaba siendo vida personal. Otro ejemplo de ello lo tendriamos en la
manera como la toma de conciencia cobra un valor diferente cuando se asume por
pedagogias “liberadoras”, orientadas al desvelamiento de una verdad que habia
permanecido oculta y que tenia esclavizado a quien debe ser formado,léase renovado.

Esa concomitancia entre politica y espiritualidad, que tiene precedentes pero que
irrumpe con fuerza y se generaliza a finales de los 60 del siglo pasado, no ha dejado de
confirmarse, e incluso de intensificarse. Véase, como ejemplo cercano, el trabajo de
Clot & Griera (2019), partiendo del ejemplo de las meditaciones colectivas frente al
Parlament de Catalunya en el 2011 y el 2015, sobre el caracter politico que puede tomar
la espiritualidad cuando se deja ver e irrumpe en las calles. Y es que no se pueden
entender movilizaciones como el mencionado 15M o incluso el procés independentista
catalan sin entender el papel no solo de las misticas sociales New Age, sino la presencia
activa de la Iglesia a través de organizaciones en que, en Catalunya, se disfraza de nueva
espiritualidad modo social, como Vivarium, Cristianisme i Justicia, Audir... O
personajes como Teresa Forcadas o Arcadi Oliveras. Vivarium, Cristianisme i Justicia,
Audir. la linia de la editorial Fragmenta.

Tenemos también ahi la incorporacion de practicas y discursos terapéuticos,, también
de matriz espiritualista, tomados de la obra de Arnold Mindell, un neojunguiano
reconvertido en referente de la llamada "gestion terapettica" de lo que hasta hace unos
afios eran movimientos sociales u organizaciones de ayuda mutua. "Democracia
profunda”, "trabajo de procesos", "curacion holistica", "energia organizacional",
"cuerpo del sueno", "trabajo mundial"..., forman un entramado conceptual
soterioldgico a disposicion de un nuevo subjetivismo que busca fuentes espirituales en
la lucha por el cambio social (Cornejo & Blazquez, 2013; Maluf, 1999).

Bibliografia

Bermudo, J.M. (1979). Engels contra Marx. El antiengelianismo en el marxismo
eurooccidental. Ediciones de la Universidad de Barcelona.

Beck, U. (2010). A God of one's own: Religion's capacity for peace and potential for
violence. Polity.

Carrette, J. R., & King, R. (2005). Selling spirituality: The silent takeover of religion.
Psychology Press.

Clot-Garrell, A., & Griera, M. (2019). Beyond narcissism: Towards an analysis of the
public, political and collective forms of contemporary spirituality. Religions, 10(10).
Cornejo Valle, M. C., & Blazquez Rodriguez, M.. (2013). La convergencia de salud y
espiritualidad en la sociedad postsecular. Las terapias alternativas y la constitucion del
ambiente holistico. Antropologia Experimental, (13).

Cox, H. (1983). Las fiestas de locos,Taurus.

Delgado, M. (1996). Religiones. In Ensayos de antropologia cultural: Homenaje a
Claudio Esteva-Fabregat (pp. 196-203). Ariel.

Fedele, A., & Knibbe, K. E. (Eds.). (2013). Gender and power in contemporary
spirituality: Ethnographic approaches (Vol. 26). Routledge.

Fedele, A., & Knibbe, K. E. (Eds.). (2020). Secular societies, spiritual selves?: the
gendered triangle of religion, secularity and spirituality. Routledge.

Horta, G. (2003). De la mistica a las barricadas, Proa.

Maluf, S. W. (1999). Antropologia, narrativas e a busca de sentido. Horizontes
antropolégicos, 5, 69-82.

Pitt-Rivers, J. (1989). Grazalema: un pueblo de la Sierra. Madrid: Editorial Alianza.
Prat, J. (2012). Els nous imaginaris cultural, Universitat Rovira i Virgili.



Roof, W. C. (2001). Spiritual marketplace: Baby boomers and the remaking of
American religion. Princeton University Press.

Taussig, M. (2010). Desfiguraciones. El secreto y la labor de lo negativo. Fineo.
Woodhead, L., & Heelas, P. (Eds.). (2000). Religion in modern times: An interpretive
anthology (pp. 307-341). Oxford: Blackwell.



